Rudiger Dahlke

Krankheit alsWeg

L eseprobe

Krankheit als Weg

von Rudi ger Dahlke

Herausgeber: Random House Verlagsgruppe

Basser rann

Im Narayana Webshop finden Sie alle deutschen und englischen Biicher zu Homéopathie, Alternativmedizin
und gesunder Lebensweise.

Copyright:

Narayana Verlag GmbH, Blumenplatz 2, D-79400 Kandern
Tel. +49 7626 9749 700

Email info@narayana-verlag.de
https.//www.narayana-verlag.de

Narayana Verlag ist ein Verlag fir Bucher zu Hombopathie, Alternativmedizin und gesunder Lebensweise. Wir publizieren Werke von
hochkarétigen innovativen Autoren wie Rosina Sonnenschmidt, Rajan Sankaran, George Vithoulkas, Douglas M. Borland, Jan Scholten, Frans
Kusse, Massimo Mangialavori, Kate Birch, Vaikunthanath Das Kaviraj, Sandra Perko, Ulrich Welte, Patricia Le Roux, Samuel Hahnemann,
Mohinder Singh Jus, Dinesh Chauhan.

Narayana Verlag veranstaltet Homdopathie Seminare. Weltweit bekannte Referenten wie Rosina Sonnenschmidt, Massimo Mangiaavori, Jan
Scholten, Rajan Sankaran & Louis Klein begeistern bis zu 300 Teilnehmer


https://www.narayana-verlag.de/Krankheit-als-Weg/b22451
https://www.narayana-verlag.de/autor/Ruediger-Dahlke/a1411
https://www.narayana-verlag.de?affiliateCode=leseprobe
mailto:info@narayana-verlag.de
https://www.narayana-verlag.de

Krankheit

als \Weg

Basser ann




Krankheit
als Weg



Thorwald

Dethlefsen
Ruediger

Dahlke

Krankheit
als Weg

Deutung und Bedeutung
der Krankheitsbilder

Basserjiann



J :E ©
Mix
Produktgruppe aus vorbildlich

bewirtschafteten Waldern und
anderen kontrollierten Herkiinften

Zert.-Nr. 5GS-COC-1940
fsc.org

Verlagsgruppe Random House FSC-DEU-0100
Das fiir dieses Buch verwendete FSC-zertifizierte Papier
Super Snowbright liefert Hellefoss

978-3-8094-2377-5

© 2008 by Bassermann Verlag, einem Unternehmen der Verlagsgruppe
Random House GmbH, 81673 Miinchen
© der Originalausgabe 1983 by C. Bertelsmann Verlag, einem Unternehmen
der Verlagsgruppe Random House GmbH, 81673 Miinchen

Die Verwertung der Texte und Bilder, auch auszugsweise, ist ohne
die Zustimmung des Verlags urheberrechtswidrig und strafbar.
Dies gilt auch fiir Vervielfiltigungen, Ubersetzungen, Mikroverfilmung

und fiir die Verarbeitung mit elektronischen Systemen.

Umschlaggestaltung: Atelier Versen, Bad Aibling
Druck und Bindung: GGP Media GmbH, P6Bneck

Printed in Germany

142/114722708X817 2635 4453 6271



Inhaltsverzeichnis

Vorwort 7

L Teil
Theoretische Voraussetzungen zum Verstindnis von
Krankheit und Heilung

1. Krankheit und Symptome 12
2. Polaritidt und Einheit 27
3. Der Schatten 55
4. Gut und Bose 65
5. Der Mensch ist krank 80
6. Die Suche nach den Ursachen 87
7. Die Methode des Hinterfragens 101

11. Teil
Krankheitsbilder und ihre Bedeutung

1. Die Infektion 130
2. Die Abwehrsysteme 149
3. Die Atmung 157
4. Die Verdauung 173
5. Die Sinnesorgane 202
6. Kopfschmerzen 215
7. Haut 226
8. Nieren 238
9. Sexualitdt und Schwangerschaft 254
10. Herz und Kreislauf 272
11. Bewegungsapparat und Nerven 285
12. Unfille 305
13. Psychische Symptome 317
14. Krebs 335
15. AIDS 348



16. Was ist zu tun? 359
Verzeichnis der psychischen Entsprechungen der Organe
und Korperteile in Schlagworten 373
Deutsches Register der Krankheitsbilder 376
Lateinisches Register der Krankheitsbilder 378



Vorwort

Dieses Buch ist unbequem, denn es entzieht dem Menschen
die Krankheit als Alibi fiir seine ungelosten Probleme. Wir
wollen zeigen, da3 der Kranke nicht unschuldiges Opfer ir-
gendwelcher Unvollkommenheiten der Natur, sondern auch
der Téter selbst ist. Dabei denken wir nicht an Schadstoffe
der Umwelt, Zivilisation, ungesundes Leben oder &hnli-
che bekannte »Schuldige«, sondern wir méchten den meta-
physischen Aspekt des Krankseins in den Vordergrund riik-
ken. Symptome zeigen sich unter diesem Blickwinkel als
korperliche Ausdrucksformen psychischer Konflikte und
sind durch ihre Symbolik in der Lage, das jeweilige Problem
des Patienten zu entlarven.

Im ersten Teil dieses Buches werden die theoretischen Vor-
aussetzungen und eine Philosophie der Krankheit dargestellt.

Wir empfehlen nachdriicklich, diesen ersten Teil sorg-
faltig und genau, eventuell mehrmals zu lesen, bevor man
sich dem zweiten Teil zuwendet. Dieses Buch konnte man
als Fortsetzung oder auch Exegese meines letzten Buches
»Schicksal als Chance« bezeichnen, obwohl wir uns bemiiht
haben, diesem neuen Buch seine eigene Geschlossenheit zu
verleihen. Dennoch halten wir die Lektiire von »Schicksal
als Chance« fiir eine gute Voraussetzung oder Ergénzung —
besonders dann, wenn der theoretische Teil Schwierigkeiten
bereiten sollte.

Im zweiten Teil werden die hédufigsten Krankheitssym-
ptome in ihrer symbolischen Aussage dargestellt und als Aus-
drucksformen psychischer Probleme gedeutet. Ein Register
der einzelnen Symptome am Ende des Buches ermdglicht es
dem Leser, bei Bedarf ein bestimmtes Symptom schnell wie-
derzufinden. Dennoch ist es primér unsere Absicht, durch die
Deutungen den Leser eine neue Sichtweise zu lehren, die
es thm ermoglicht, selbst Deutung und Bedeutung der Sym-
ptome erkennen und erschlieen zu konnen.

7



Gleichzeitig haben wir das Thema der Krankheit als Auf-
hénger fiir viele weltanschauliche und esoterische Themen
beniitzt, deren Giiltigkeit den engeren Rahmen der Krank-
heit sprengt. Dieses Buch ist nicht schwierig, aber es ist auch
nicht so einfach oder banal, wie es jenen erscheinen mag, die
unser Konzept nicht verstehen. Dieses Buch ist nicht »wis-
senschaftlich«, denn ihm fehlt die Vorsicht der »wissen-
schaftlichen Darstellung«. Es wurde fiir Menschen geschrie-
ben, die bereit sind, einen Weg zu gehen, anstatt am Wegrand
zu sitzen und sich die Zeit mit dem Jonglieren von unver-
bindlichen Floskeln zu vertreiben. Menschen, deren Ziel Er-
leuchtung ist, haben keine Zeit fiir Wissenschaft — sie brau-
chen Wissen. Dieses Buch wird auf sehr viel Widerstand
stoBBen — doch wir hoffen gleichzeitig, da3 es auch zu den
(wenigen oder vielen) Menschen gelangt, die es als ein Hilfs-
mittel auf ihrem Weg beniitzen wollen. Allein fiir diese Men-
schen haben wir es geschrieben!

Miinchen, im Februar 1983 Die Verfasser






I. TEIL

Theoretische Voraussetzungen
zum Verstindnis
von Krankheit und Heilung



1
Krankheit und Symptome

Des Menschen Verstand
Kann die wahre Unterweisung nicht erfassen.
Doch wenn ihr zweifelt
Und nicht versteht,
Konnt ihr gern dariiber mit mir
Diskutieren.

Yoka Daishi »Shodoka«



‘ N Jir leben in einer Zeit, in der die moderne Medizin

stindig neue Zeugnisse ihrer ans Wunderbare gren-
zenden Moglichkeiten und Fihigkeiten dem staunenden
Laien prasentiert. Gleichzeitig werden jedoch auch die Stim-
men derer immer lauter, die ihr grundsitzliches Mil3trauen
dieser — fast alles konnenden — modernen Medizin gegen-
iiber formulieren. Immer groBer wird die Zahl derer, die den
teils sehr alten, teils auch modernen Methoden der Natur-
heilkunde oder auch der homoopathischen Heilkunst we-
sentlich mehr Vertrauen entgegenbringen als den Methoden
unserer hochwissenschaftlichen Schulmedizin. Da gibt es
vielfiltige Ansatzpunkte fiir Kritik —- Nebenwirkungen, Sym-
ptomverschiebung, fehlende Menschlichkeit, Kostenexplo-
sion und vieles andere mehr —, doch wesentlich interessan-
ter als die Gegenstdande der Kritik ist das Aufkommen der
Kritik an sich, denn bevor man die Kritik rational dingfest
macht, entspringt sie einem diffusen Gefiihl, daf3 irgend et-
was nicht mehr in Ordnung sei und der eingeschlagene Weg
trotz oder gerade wegen seiner konsequenten Verwirkli-
chung nicht zum erhofften Ziel fiihre. Dieses Unbehagen an
der Medizin wird von sehr vielen Menschen — einschlie$3-
lich vieler junger Arzte — gemeinsam empfunden. Doch die
Gemeinsamkeit geht schnell verloren, wenn man beginnt,
neue, alternative Losungswege aufzuzeigen. Da sehen die
einen das Heil in der Sozialisierung der Medizin, die ande-
ren in dem Ersatz der Chemotherapeutika durch natiirliche
und pflanzliche Arzneimittel. Wiahrend die einen die Losung
aller Probleme in der Erforschung der Erdstrahlen sehen,
schworen die anderen auf die Homdopathie. Akupunkteure
und Herdforscher fordern, den medizinischen Blick weg von
der morphologischen Ebene und hin zur energetischen

13



Ebene des Korpergeschehens zu wenden. Fa3t man alle
aullerschulischen Bestrebungen und Methoden zusammen,
so spricht man gerne von einer holistischen Medizin und ar-
tikuliert damit das Bestreben, neben einer Offenheit fiir die
Methodenvielfalt vor allem den ganzen Menschen als eine
leibseelische Einheit nicht aus dem Auge zu verlieren. Dal3
die Schulmedizin den Menschen aus dem Auge verloren hat,
ist inzwischen fast jedem erkennbar geworden. Die hohe
Spezialisierung und die Analyse als Grundkonzepte des For-
schens haben zwangsldufig parallel zur immer gré3eren und
exakteren Erkenntnis des Details die Ganzheit aus dem
Auge verloren.

Betrachtet man die recht erfrischende Diskussion und
Bewegung in der Medizin, so féllt bald auf, wie sehr sich die
Diskussion auf die verschiedenen Methoden und deren
Funktionieren beschriankt und wie wenig bisher iiber die
Theorie bzw. Philosophie der Medizin gesprochen wird.
Zwar lebt die Medizin im hohen Maf3e vom konkreten, prak-
tischen Handeln, doch in jeder Handlung driickt sich — be-
wullt oder unbewuf3t —die dahinterliegende Philosophie aus.
Die moderne Medizin scheitert gerade nicht an den Mog-
lichkeiten ihres Handelns, sondern sie scheitert an dem
Weltbild, auf das sie — oft stillschweigend und unreflektiert —
ihr Handeln aufgebaut hat. Die Medizin scheitert an ihrer
Philosophie — oder genauer formuliert — am Fehlen einer
Philosophie. Medizinisches Handeln orientierte sich bisher
nur an der Funktionalitdt und Wirksamkeit; das Fehlen aller
inhaltlichen Aspekte bringt ihr schlieBlich die Kritik ein,
»unmenschlich« zu sein. Zwar duflert sich diese Unmensch-
lichkeit in vielen konkreten, du3erlichen Situationen, aber
das Problem ist nicht durch weitere funktionale Verédnde-
rungen dieser Situation losbar. Viele Symptome zeigen, daf3
die Medizin krank ist. Genausowenig wie jeder andere Pati-
ent 146t sich auch der »Patient Medizin« nicht durch das
Herumdoktern an den Symptomen heilen. Doch die meisten
Kritiker der Schulmedizin und Verfechter alternativer Heil-

14



weisen iibernehmen mit absoluter Selbstverstdndlichkeit
das Weltbild und die Zielsetzung der Schulmedizin und set-
zen ihre ganze Energie lediglich auf die Verdnderung der
Formen (Methoden).

In diesem Buch wollen wir uns neu mit dem Problem
von Krankheit und Heilung auseinandersetzen. Dabei iiber-
nehmen wir keineswegs die gewohnten, iiberkommenen und
von allen fiir so unumstoBlich gehaltenen Grundwerte die-
ses Bereiches. Diese Haltung macht allerdings unser Vor-
haben schwer und gefihrlich, denn wir kommen dabei nicht
umhin, auch kollektiv tabuisierte Bereiche schonungslos
zu hinterfragen. Wir sind uns dartiiber klar, da3 wir hiermit
einen Schritt tun, der bestimmt nicht der nichste ist, den die
Medizin in ihrer Entwicklung tun wird. Wir iiberspringen
mit dieser Betrachtung eine Anzahl von Schritten, die nun
auf die Medizin warten und deren tiefes Verstandnis wohl
erst die Voraussetzungen liefert, das in diesem Buch vorlie-
gende Konzept inhaltlich nachzuvollziehen. Deshalb zielen
wir mit dieser Darstellung nicht auf die kollektive Entwick-
lung der Medizin, sondern wenden uns an jene Individuen,
deren personliche Einsichtsmoglichkeit der (etwas tragen)
kollektiven Entwicklung ein wenig vorauseilt.

Funktionale Ablédufe besitzen in sich selbst niemals Sinn-
haftigkeit. Der Sinn eines Ereignisses ergibt sich erst aus
der Deutung, die uns die Be-deutung erfahrbar werden laft.
Soist z. B. das Steigen einer Quecksilbersiule in einem Glas-
rohr, isoliert betrachtet, absolut sinnlos; erst wenn wir die-
ses Geschehen als Ausdruck einer Temperaturverdnderung
deuten, wird der Vorgang bedeutungsvoll. Wenn Menschen
aufhoren, die Ereignisse in dieser Welt und ihren eigenen
Schicksalslauf zu deuten, sinkt ihr Dasein in die Bedeutungs-
losigkeit und Sinnlosigkeit. Um etwas deuten zu konnen,
braucht man einen Bezugsrahmen, der auferhalb jener
Ebene ist, innerhalb der das zu Deutende sich manifestiert.
So werden die Abldufe dieser materiellen und formalen
Welt erst deutbar, wenn man ein metaphysisches Bezugssy-

15



stem heranzieht. Erst wenn die sichtbare Welt der Formen
»zum Gleichnis wird« (Goethe), wird sie fiir den Menschen
bedeutungsvoll und sinnvoll. So wie Buchstabe und Zahl
formale Trager einer dahinterliegenden Idee sind, so ist al-
les Sichtbare, alles Konkrete und Funktionale lediglich Aus-
druck einer Idee und somit Mittler zum Unsichtbaren. Ver-
kiirzt konnen wir diese beiden Bereiche auch Form und
Inhalt nennen. In der Form driickt sich der Inhalt aus,
und dadurch werden die Formen be-deutungs-voll. Schrift-
zeichen, die keine Ideen und keine Bedeutung vermitteln,
bleiben fiir uns sinnlos und leer. Daran konnte auch die
exakteste Analyse der Zeichen nichts dndern. Deutlich und
jedem verstdndlich ist dieser Zusammenhang auch in der
Kunst. Der Wert eines Gemaéldes griindet nicht in der Qua-
litdt der Leinwand und der Farben, sondern die materiellen
Bestandteile des Bildes sind lediglich Trager und Vermittler
einer Idee eines inneren Bildes des Kiinstlers. Leinwand und
Farbe ermoglichen dabei die Sichtbarwerdung des sonst Un-
sichtbaren und sind so physischer Ausdruck eines metaphy-
sischen Inhaltes.

Diese einfachen Beispiele waren der Versuch, eine Ver-
stdndnisbriicke zu der Methode dieses Buches zu schlagen,
die Themen Krankheit und Heilung deutend zu betrachten.
Damit verlassen wir eindeutig und absichtlich das Gelidnde
der »wissenschaftlichen Medizin«. Wir erheben keinen An-
spruch auf »Wissenschaftlichkeit«, da unser Ausgangspunkt
ein ganz anderer ist — woraus auch folgt, dal wissenschaft-
liche Argumentation oder Kritik unsere Betrachtungsweise
niemals treffen kann. Wir verlassen deshalb absichtlich den
wissenschaftlichen Rahmen, da dieser sich ja gerade auf die
funktionale Ebene beschriankt und somit gleichzeitig ver-
hindert, Bedeutung und Sinnhaftigkeit transparent werden
zu lassen. Ein solches- Vorgehen wendet sich nicht an einge-
fleischte Rationalisten und Materialisten, sondern an Men-
schen, die bereit sind, die verschlungenen und keinesfalls
immer logischen Pfade menschlichen Bewuftseins zu ver-

16



folgen. Gute Hilfsmittel auf einer solchen Reise durch die
menschliche Seele sind bildhaftes Denken, Phantasie, Asso-
ziation, Ironie und ein Ohr fiir die Hintergriinde der Spra-
che. Nicht zuletzt erfordert unser Weg die Fihigkeit, Parado-
xien und Ambivalenz ertragen zu konnen, ohne sofort durch
Vernichtung des einen Poles Eindeutigkeit erzwingen zu
miissen.

In der Medizin wie auch im Volksmund spricht man von
den verschiedensten Krankheiten. Diese sprachliche Schlam-
perei zeigt sehr deutlich das verbreitete Miflverstindnis,dem
der Begriff Krankheit unterliegt. Krankheit ist ein Wort, das
man eigentlich nur im Singular verwenden kann — der Plural
Krankheiten ist genauso sinnlos wie der Plural von Gesund-
heit: Gesundheiten. Krankheit und Gesundheit sind singulére
Begriffe, da sie sich auf eine Zustandsform des Menschen be-
ziehen und nicht, wie im heutigen Sprachgebrauch iiblich, auf
Organe oder Korperteile. Der Korper ist niemals krank oder
gesund, da in ithm lediglich die Informationen des Bewuf3t-
seins zum Ausdruck kommen. Der Korper tut nichts aus sich
selbst heraus, wovon sich jeder durch die Betrachtung einer
Leiche selbst tiberzeugen kann. Der Korper eines lebenden
Menschen verdankt seine Funktion ja gerade jenen beiden
immateriellen Instanzen, die wir meist Bewuf3tsein (Seele)
und Leben (Geist) nennen. Das BewuBtsein stellt dabei die
Information dar, die sich im Korper manifestiert und in die
Sichtbarkeit transponiert wird. Bewuftsein verhilt sich zum
Korper wie ein Radioprogramm zum Empfinger. Da das
BewulBtsein eine nichtmaterielle, eigenstédndige Qualitét dar-
stellt, ist es natiirlich weder ein Produkt des Korpers, noch
von dessen Existenz abhingig.

Was immer im Korper eines Lebewesens geschieht, ist
Ausdruck einer entsprechenden Information bzw. Verdich-
tung eines entsprechenden Bildes (Bild heif3t griechisch
eidolon und entspricht damit auch dem Begriff der »Idee«).
Wenn Puls und Herz einem bestimmten Rhythmus fol-
gen, die Korpertemperatur eine konstante Wiarme einhilt,

17



die Driisen Hormone ausschiitten oder Antigene gebil-
det werden, so sind diese Funktionen nicht aus der Materie
selbst heraus zu erkldren, sondern sdmtlich abhéingig von
einer entsprechenden Information, deren Ausgangspunkt
das BewuBtsein ist. Wenn die verschiedenartigen korperli-
chen Funktionen in einer bestimmten Weise zusammenspie-
len, entsteht ein Muster, das wir als harmonisch empfinden
und deshalb Gesundheit nennen. Entgleist eine Funktion, so
gefidhrdet sie mehr oder weniger die gesamte Harmonie, und
wir sprechen von Krankheit.

Krankheit bedeutet also ein Verlassen einer Harmonie
bzw., die In-Frage-Stellung einer bisher ausbalancierten
Ordnung (wir werden spiter sehen, daf, unter einem ande-
ren Gesichtswinkel betrachtet, Krankheit eigentlich die
Herstellung eines Gleichgewichts ist). Die Storung der Har-
monie findet aber im BewufBtsein auf der Ebene der Infor-
mation statt und zeigt sich lediglich im Korper. Der Korper
ist somit die Darstellungs- oder Verwirklichungsebene des
BewuBtseins und damit auch aller Prozesse und Verinde-
rungen, die im BewuBtsein ablaufen. So, wie die gesamte
materielle Welt nur die Biihne ist, auf der das Spiel der Ur-
bilder Gestalt annimmt und so zum Gleichnis wird, so ist
analog auch der materielle Korper die Biihne, auf der die
Bilder des Bewuf3tseins zum Ausdruck driangen. Gerét daher
ein Mensch in seinem BewuBtsein ins Ungleichgewicht, so
wird dies in seinem Korper als Symptom sichtbar und erleb-
bar. Deshalb ist es irrefiihrend, zu behaupten, der Korper
wire krank — krank kann immer nur der Mensch sein —, doch
dieses Kranksein zeigt sich im Korper als Symptom. (Bei der
Auffithrung einer Tragodie ist nicht die Bithne tragisch, son-
dern das Stiick!)

Symptome gibt es viele — doch sie alle sind Ausdruck des
einen und immer gleichen Geschehens, das wir Krankheit
nennen und das sich immer im BewuBtsein eines Menschen
ereignet. So wie der Korper ohne Bewulitsein nicht leben
kann, kann er ohne Bewuftsein auch nicht »krank« werden.

18



An dieser Stelle diirfte auch verstindlich werden, daf3 wir
die heute iibliche Einteilung in somatische, psychosoma-
tische, psychische und geistige Krankheiten nicht iiberneh-
men. Ein solches Konzept ist eher geeignet, das Verstehen
von Krankheit zu verhindern, als es zu erleichtern.

Unsere Betrachtungsweise entspricht in etwa dem psy-
chosomatischen Modell, jedoch mit dem Unterschied, daf3
wir diese Sicht auf alle Symptome anwenden und keine Aus-
nahmen zulassen. Die Unterscheidung »somatisch«/»psy-
chisch« kann man bestenfalls auf die Ebene beziehen, auf
der sich ein Symptom manifestiert — ist aber unbrauch-
bar,um Krankheit zu lokalisieren. Der altertiimliche Begriff
der Geisteskrankheiten ist vollends irrefithrend, da der Geist
niemals erkranken kann — vielmehr handelt es sich bei die-
ser Gruppe ausschlieSlich um Symptome, die sich auf der
psychischen Ebene, also im Bewuf3tsein eines Menschen ma-
nifestieren.

So werden wir hier versuchen, ein einheitliches Bild der
Krankheit zu entwickeln, das die Unterscheidung »soma-
tisch«/»psychisch« bestenfalls auf die dominante Ausdrucks-
ebene des Symptoms bezieht.

Mit der begrifflichen Unterscheidung zwischen Krank-
heit (BewuBtseinsebene) und Symptom (Korperebene) ver-
lagert sich unsere Betrachtung von Krankheit zwangslaufig
weg von der uns geldufigen Analyse des Korpergeschehens
hin zu einer heute in diesem Zusammenhang noch kei-
neswegs geldufigen oder gewohnten Betrachtung der psy-
chischen Ebene. Wir handeln somit wie ein Kritiker, der ein
schlechtes Theaterstiick nicht durch Analyse und Verédnde-
rung der Kulissen, der Requisiten und der Schauspieler zu
verbessern versucht, sondern gleich das Stiick selbst be-
trachtet.

Manifestiert sich im Koérper eines Menschen ein Sym-
ptom, so zieht dies (mehr oder minder) die Aufmerksam-
keit auf sich und unterbricht dadurch oft jah die bisherige
Kontinuitdt des Lebensweges. Ein Symptom ist ein Signal,

19



das Aufmerksamkeit, Interesse und Energie auf sich lenkt
und damit den iiblichen Gleichlauf in Frage stellt. Ein Sym-
ptom erzwingt von uns Beachtung — ob wir nun wollen oder
nicht: Diese als von aufen kommende Unterbrechung emp-
finden wir als Storung und haben deshalb meist nur ein Ziel:
das Storende (die Storung) wieder zum Verschwinden zu
bringen. Der Mensch will sich nicht stéren lassen — und da-
mit beginnt der Kampf gegen das Symptom. Auch Kampf ist
Beschiftigung und Hinwendung — und so erreicht das Sym-
ptom immer, da3 wir uns mit ihm beschiftigen.

Seit Hippokrates versucht die Schulmedizin, den Kranken
einzureden, daf} ein Symptom ein mehr oder minder zufilli-
ges Ereignis sei, dessen Ursache in funktionalen Abldufen zu
suchen sei, die zu erforschen man sehr bemiiht ist. Die Schul-
medizin vermeidet es sorgfiltig,das Symptom zu deuten,und
verbannt somit Symptom wie Krankheit in die Bedeutungs-
losigkeit. Doch damit verliert das Signal seine eigentliche
Funktion — aus den Symptomen wurden Signale ohne Be-
deutung.

Benutzen wir zur Verdeutlichung einen Vergleich: Ein
Auto besitzt verschiedene Kontrollampen am Armaturen-
brett, die nur dann aufleuchten, wenn irgendeine wichtige
Funktion des Autos nicht mehr gesetzmifig funktioniert.
Leuchtet nun im konkreten Fall wihrend einer Fahrt ein
solches Lampchen auf, so sind wir hieriiber keineswegs er-
freut. Wir fiithlen uns von diesem Signal aufgefordert, unsere
Fahrt abzubrechen. Trotz unserer verstdndlichen Beunruhi-
gung wire es aber dumm, auf das Limpchen bdse zu sein;
schlieBlich informiert es uns iiber einen Vorgang, den wir
sonst gar nicht so schnell wahrgenommen hitten, da er fiir
uns in einem »unsichtbaren« Bereich liegt. So nehmen wir
nun das Aufleuchten des Lampchens als Anstof3, einen Au-
tomechaniker zu rufen mit dem Ziel, daB nach dessen Inter-
vention das Lidmpchen nicht mehr leuchtet und wir ruhig
weiterfahren konnen. Doch wir wiren sehr erbost, wiirde
der Mechaniker dieses Ziel verwirklichen, indem er lediglich

20



die Birne des Lampchens entfernt. Zwar brennt das Ladmp-
chen nun nicht mehr — und das wollten wir eigentlich auch —,
aber der Weg, der zu diesem Ergebnis fiihrte, ist uns zu vor-
dergriindig. Wir halten es fiir sinnvoller, das Leuchten des
Lampchens tiberfliissig zu machen, anstatt es an seinem
Leuchten zu hindern. Dazu allerdings mii3te man den Blick
vom Lampchen 16sen und auf dahinterliegende Bereiche
richten, um herausfinden zu konnen, was eigentlich nicht in
Ordnung ist. Das Lampchen wollte durch sein Leuchten ja
lediglich hinweisen und uns zum Fragen veranlassen.

Was in diesem Beispiel das Kontrolldampchen war, ist bei
unserem Thema das Symptom. Was immer sich in unserem
Korper als Symptom manifestiert, ist sichtbarer Ausdruck
eines unsichtbaren Prozesses und mochte durch seine Si-
gnalfunktion unseren bisherigen Weg unterbrechen, darauf
hinweisen, daf} etwas nicht in Ordnung ist, und uns zum
Hinterfragen veranlassen. Auch hier ist es dumm, auf das
Symptom bése zu sein, und geradezu absurd, das Symptom
ausschalten zu wollen, indem man seine Manifestation un-
moglich macht. Das Symptom darf nicht verhindert, sondern
muf iiberfliissig gemacht werden. Dazu mufl man allerdings
auch hier seinen Blick vom Symptom abwenden und ftie-
fer blicken, will man verstehen lernen, auf was das Symptom
hinweisen will.

Doch in der Unfihigkeit zu diesem Schritt liegt das Pro-
blem der Schulmedizin — sie ist zu sehr von den Symptomen
fasziniert. Deshalb setzt sie ja Symptom und Krankheit
gleich, d. h., sie kann Form und Inhalt nicht trennen.

So behandelt man mit viel Aufwand und technischem
Konnen Organe und Korperteile — doch nie den Menschen,
der krank ist. Man jagt dem Ziele nach, irgendwann einmal
alle Symptome am Auftreten hindern zu kénnen, ohne die-
ses Konzept nach Moglichkeit und Sinnhaftigkeit zu hin-
terfragen. Es ist erstaunlich, wie wenig die Realitit in der
Lage ist, die euphorische Jagd nach diesem Ziel zu erniich-
tern. Schlieflich hat die Zahl der Kranken seit dem Auf-

21



kommen der sogenannten modernen, wissenschaftlichen
Medizin nicht einmal um einen Bruchteil eines einzigen
Prozentes abgenommen. Es gibt seit eh und je gleich viel
Kranke — nur die Symptome haben sich gewandelt. Diese
erniichternde Tatsache versucht man durch Statistiken zu
vernebeln, die sich nur auf bestimmte Symptomgruppen be-
ziehen. So verkiindet man beispielsweise stolz den Sieg tiber
die Infektionskrankheiten, ohne gleichzeitig zu erwéhnen,
welche Symptome in diesem Zeitraum an Bedeutung und
Héufigkeit zugenommen haben.

Ehrlich wird eine Betrachtung erst, wenn man statt Sym-
ptomen das »Kranksein an sich« betrachtet — und das hat
bisher nicht abgenommen und wird mit Sicherheit auch in
Zukunft nicht abnehmen. Kranksein wurzelt ebenso tief
wie der Tod im menschlichen Sein und 148t sich nicht mit
ein paar harmlosen, funktionalen Tricks aus der Welt schaf-
fen. Wiirde man Krankheit und Tod in ihrer Grofle und
Wiirde begreifen, so konnte man auch vor diesem Hinter-
grund sehen, wie lacherlich unsere hybriden Bemiihungen
sind, sie mit unseren Kréften zu bekdmpfen. Vor einer sol-
chen Desillusionierung kann man sich natiirlich schiitzen, in-
dem man Krankheit und Tod zu einer bloen Funktion her-
abargumentiert, damit man weiterhin an die eigene Grofle
und Vollmacht glauben kann.

Fassen wir noch einmal zusammen: Krankheit ist ein Zu-
stand des Menschen, der darauf hinweist, daf3 der Mensch in
seinem BewuBtsein nicht mehr in Ordnung bzw. in Harmo-
nie ist. Dieser Verlust eines inneren Gleichgewichts mani-
festiert sich im Korper als Symptom. Das Symptom ist somit
Signal und Informationstriger, denn es unterbricht durch
sein Auftreten den bisherigen Flufl unseres Lebens und
zwingt uns, dem Symptom Beachtung zu schenken. Das
Symptom signalisiert uns, da3 wir als Mensch, als Seelen-
wesen krank sind, d. h. aus dem Gleichgewicht der innersee-
lischen Krifte geraten sind. Das Symptom informiert uns
dariiber, daf3 uns etwas fehlt. »Was fehlt Thnen?« fragte man

22



friher einen Kranken — doch dieser antwortete immer mit
dem, was er hatte: »Ich habe Schmerzen.« Heute ist man
dazu iibergegangen, gleich zu fragen: »Was haben Sie?«
Diese beiden polaren Fragestellungen »Was fehlt Thnen?«
und »Was haben Sie?« sind bei nidherer Betrachtung sehr
aufschluBlreich. Beide treffen fiir einen Kranken zu. Einem
Kranken fehlt immer etwas, und zwar in seinem Bewul3t-
sein — wiirde ihm nichts fehlen, wire er ja heil d. h. ganz und
vollkommen. Wenn ihm jedoch etwas zum Heil fehlt, dann
ist er un-heil, krank. Dieses Kranksein zeigt sich im Korper
als Symptom, das man hat. So ist das, was man hat, Ausdruck
dafiir, daB3 etwas fehlt. Es fehlt an Bewuftheit, dafiir hat man
ein Symptom.

Hat ein Mensch einmal den Unterschied zwischen Krank-
heit und Symptom begriffen, so dndert sich schlagartig seine
Grundhaltung und sein Umgang mit Krankheit. Er betrach-
tet nicht linger das Symptom als seinen groflen Feind, des-
sen Bekdmpfung und Vernichtung sein hochstes Ziel ist,
sondern entdeckt im Symptom einen Partner, der ihm helfen
kann, das ihm Fehlende zu finden und so das eigentliche
Kranksein zu iiberwinden. Jetzt wird das Symptom zu einer
Art Lehrer, der hilft, uns um unsere eigene Entwicklung und
BewuBtwerdung zu kiimmern, und der auch viel Strenge und
Harte zeigen kann, wenn wir dieses, unser oberstes Gesetz
mifBachten. Krankheit kennt nur ein Ziel: uns heil werden zu
lassen.

Das Symptom kann uns sagen, was uns auf diesem Weg
noch fehlt — doch das setzt voraus, da3 wir die Sprache der
Symptome verstehen. Die Sprache der Symptome wieder
zu erlernen, ist Aufgabe dieses Buches. Wir sagen wieder zu
erlernen, da diese Sprache seit alters existiert und deshalb
nicht erfunden, sondern lediglich wieder ge-funden wer-
den mulB}. Unsere ganze Sprache ist psychosomatisch, das
meint, sie weil um die Zusammenhénge zwischen Korper
und Psyche. Lernen wir wieder, in diese Doppelbodigkeit un-
serer Sprache hineinzulauschen, dann werden wir sehr bald

23



unsere Symptome reden horen und auch verstehen kon-
nen. Unsere Symptome haben uns mehr und Wichtigeres zu
sagen als unsere Mitmenschen, denn sie sind intimere Part-
ner, gehoren ganz uns und sind die einzigen, die uns wirklich
kennen.

Dadurch entsteht allerdings eine Ehrlichkeit, die nicht
ganz leicht zu ertragen ist. Unser bester Freund wiirde es
niemals wagen, uns unsere Wahrheit so ungeschminkt und
ehrlich ins Gesicht zu sagen, wie dies die Symptome immer
tun. Kein Wunder also, daf3 wir die Sprache der Symptome
verlernt haben — denn unehrlich lebt es sich immer ange-
nehmer! Doch durch das bloBe Weg-horen und Nicht-Ver-
stehen verschwinden die Symptome nicht. Wir beschéftigen
uns mit ihnen auf irgendeine Weise immer. Wagen wir es, auf
sie zu horen und mit ihnen in Kommunikation zu gehen, so
werden sie zu einem unbestechlichen Lehrer auf dem Weg
zur wahren Heilung. Indem sie uns sagen, was uns eigentlich
fehlt, indem sie uns mit dem Thema bekanntmachen, das wir
noch bewuf3t integrieren miissen, geben sie uns die Chance,
durch Lernprozesse und Bewultwerdung die Symptome in
sich selbst iiberfliissig zu machen.

Hier liegt der Unterschied zwischen Krankheit bekdimp-
fen und Krankheit transmutieren. Heilung entsteht aus-
schlieBlich aus einer transmutierten Krankheit und niemals
aus einem besiegten Symptom, denn Heilung setzt bereits
vom sprachlichen Verstidndnis voraus, dal3 der Mensch hei-
ler,das meint, ganzer, vollkommener geworden ist (die nicht
erlaubte Steigerung von ganz meint hier so viel wie der
Ganzheit niher gekommen — das Wort heil 1463t eine Steige-
rung genausowenig zu). Heilung meint immer eine Annihe-
rung ans Heil, an jene Ganzheit des Bewuf3tseins, die man
auch Erleuchtung nennt. Heilung geschieht durch Angliede-
rung des Fehlenden und ist somit ohne eine BewulBtseins-
erweiterung nicht moglich. Krankheit und Heilung sind
Begriffspaare, die sich nur auf das Bewuf3tsein beziehen und
auf den Korper nicht anwendbar sind — ein Korper kann

24



weder krank noch heil sein. In ihm kénnen sich nur die ent-
sprechenden BewufBtseinszustinde widerspiegeln.

Allein an diesem Punkt kann eine eventuelle Kritik an der
Schulmedizin ansetzen. Sie spricht von Heilung, ohne jener
Ebene, auf der allein Heilung moglich ist, Beachtung zu
schenken. Es ist nicht unsere Absicht, das Handeln der Me-
dizin selbst zu kritisieren, solange sie damit keinen Heilungs-
anspruch verbindet. Medizinisches Handeln beschrinkt sich
auf rein funktionale MaBBnahmen, und als solche sind sie
weder gut noch schlecht, sondern mogliche Interventionen
auf der materiellen Ebene. Auf dieser Ebene ist die Medizin
teilweise ja erstaunlich gut;ihre Methoden in Bausch und Bo-
gen zu verteufeln, ist ein Schritt, den man bestenfalls fiir sich
selbst, niemals aber fiir andere machen kann. Dahinter steht
namlich das Problem, wie weit man bereit ist zu versuchen,
durch funktionale MaBBnahmen die Welt zu verindern, oder
ob man ein solches Vorgehen als [llusion fiir sich entlarvt hat.
Wer das Spiel durchschaut hat, braucht es nicht unbedingt
mehr mitzuspielen (... wogegen jedoch auch nichts spricht!),
hat aber kein Recht, es deswegen, weil er es eventuell selbst
nicht mehr braucht, anderen zu entziehen — denn auch die
Auseinandersetzung mit einer Illusion bringt letztlich weiter!

Es geht uns also weniger darum, was man tut, als um die
Bewuftheit iiber das, was man tut. Wer unseren Standpunkt
bisher verstanden hat, wird an dieser Stelle bemerken, daf3
sich unsere Kritik natiirlich genauso auf die Naturheilkunde
bezieht wie auf die Schulmedizin, denn auch die Naturheil-
kunde versucht, tiber funktionale Mafnahmen »Heilung«
herbeizufiihren, versucht, Krankheit zu verhindern, und re-
det einem gesunden Leben das Wort. Die Philosophie ist hier
die gleiche wie in der Schulmedizin, lediglich die Methoden
sind etwas ungiftiger und natiirlicher. (Eine Ausnahme bildet
die Homoopathie, die ja weder zur Schulmedizin noch zur
Naturheilkunde gehort.)

Der Weg des Menschen ist der Weg aus dem Unheil zum
Heil — aus der Krankheit zur Heilung und Heiligung. Krank-

25



heit ist nicht eine versehentliche — und daher unliebsame
Storung — auf dem Weg, sondern Krankheit ist selbst der
Weg, auf dem der Mensch dem Heil entgegenwandert. Je
bewulter wir den Weg betrachten, um so besser kann er
seinen Zweck erfiillen. Unsere Absicht ist nicht, Krankheit
zu bekdmpfen, sondern sie zu beniitzen; um das allerdings
tun zu konnen, miissen wir noch etwas weiter ausholen.

26



2.
Polaritit und Einheit

Jesus sagte zu ihnen:

Wenn ihr die zwei zu eins macht und wenn ihr das Innere
wie das AuBere macht und das AuBere wie das Innere und
das Obere wie das Untere und wenn ihr das Méannliche und

das Weibliche zu einem Einzigen macht, damit das
Mainnliche nicht médnnlich und das Weibliche nicht
weiblich ist, wenn ihr Augen anstelle eines Auges macht
und eine Hand anstelle einer Hand und einen Ful} anstelle
eines FuBes, ein Bild anstelle eines Bildes, dann werdet ihr
ins Reich eingehen.

Thomas-Evangelium Log. 22



ir filhlen uns gezwungen, auch in diesem Buch ein

Thema wieder aufzugreifen, das bereits in »Schicksal
als Chance« behandelt wurde — das Problem der Polaritit.
Auf der einen Seite mochten wir langweilige Wiederholun-
gen vermeiden, auf der anderen Seite ist das Verstdndnis der
Polaritédt unabdingbare Voraussetzung fiir alle weiteren Ge-
dankenginge. Letztlich kann man wohl die Beschiftigung
mit der Polaritdt schwer iibertreiben, stellt sie doch das zen-
trale Problem unseres Daseins dar.

Indem der Mensch Ich sagt, grenzt er sich bereits ab von
alldem, was er als Nicht-Ich, als Du empfindet — und mit die-
sem Schritt ist der Mensch ein Gefangener der Polaritét.
Sein Ich bindet ihn nun an die Welt der Gegensitze, die sich
nicht nur in Ich und Du, sondern auch in innen und auflen,
Frau und Mann, gut und bdse, richtig und falsch usw. auf-
spaltet. Das Ego des Menschen macht es ihm unmdoglich, in
irgendeiner Form Einheit oder Ganzheit wahrzunehmen, zu
erkennen oder auch nur sich vorzustellen. Das Bewuf3tsein
zerspaltet und zerlegt alles in Gegensatzpaare, die wir, wenn
sie uns herausfordern, als Konflikt erleben. Sie zwingen uns,
zu unterscheiden und dann eine Entscheidung zu treffen.
Unser Verstand tut nichts anderes als stdndig die Wirklich-
keit in immer kleinere Stiicke zu zerlegen (Analyse) und
zwischen den Stiicken zu unterscheiden (Unterscheidungs-
vermogen). So sagt man dann Ja zum einen und gleichzeitig
Nein zu seinem Gegenstiick — denn »Gegensitze schliefen
sich ja bekanntlich aus«. Doch mit jedem Nein, mit jedem
Ausschlufl zementieren wir unser Un-heil-sein, denn um heil
zu sein, diirfte uns ja nichts mehr fehlen. Vielleicht wird hier
bereits spiirbar, wie eng das Thema Krankheit—-Heilung mit
der Polaritit verbunden ist — man kann noch deutlicher for-

28



mulieren: Krankheit ist Polaritit, Heilung ist Uberwindung
von Polaritét.

Hinter der Polaritit, die wir als Mensch vorfinden, steht
Einheit, jenes alles umfassende Eine, in dem die Gegensdtze
noch ununterschieden ruhen. Man nennt diesen Seinsbe-
reich auch das All, das per definitionem alles umschlief3t,
weshalb es nichts au3erhalb dieser Einheit, dieses Alls geben
kann. In der Einheit gibt es weder Verdnderung, noch Wand-
lung oder Entwicklung, denn die Einheit unterliegt nicht der
Zeit noch dem Raum. Die All-Einheit ist in ewiger Ruhe; sie
ist reines Sein, ohne Form und ohne Aktivitit. Es sollte auf-
fallen, daf3 alle Aussagen iiber die Einheit negativ formuliert
werden miissen, d. h. lediglich etwas verneinen: ohne Zeit,
ohne Raum, ohne Verinderung, ohne Grenze.

Jede positive Aussage stammt aus unserer gespaltenen
Welt und ist deshalb auf die Einheit nicht anwendbar. Aus
dem Blickwinkel unseres polaren Bewuftseins erscheint
deshalb die Einheit als Nichts. Diese Formulierung ist rich-
tig, doch erzeugt sie bei uns Menschen hiufig falsche As-
soziationen. Besonders westliche Menschen reagieren mei-
stens mit Enttduschung, wenn sie beispielsweise erfahren,
dal3 der in der buddhistischen Philosophie angestrebte Be-
wulltseinszustand des »Nirwana« so viel wie Nichts (wort-
lich: verloschen) bedeutet. Das Ego des Menschen mochte
immer etwas haben, was au3erhalb von ihm liegt, und be-
greift hochst ungern, daf3 es lediglich verléschen muf3, um
eins mit allem zu sein. In der Einheit fillt Alles und Nichts
in eins zusammen. Das Nichts verzichtet auf jegliche Mani-
festation und Abgrenzung und entgeht damit der Polaritét.
Der Urgrund allen Seins ist das Nichts (das ain Soph der
Kabbalisten, das Tao der Chinesen, das Neti-Neti der Inder).
Es ist das einzige, was wirklich existiert, ohn’ Anfang und
ohn’ Ende, von Ewigkeit zu Ewigkeit.

Auf diese Einheit konnen wir hinweisen, aber wir kGnnen
sie uns nicht vorstellen. Die Einheit ist die Polaritéit zur Po-
laritdt und daher gedanklich zwingend — ja, sie ist sogar bis

29



zu einem gewissen Grade fiir den Menschen erfahrbar und
erlebbar, wenn er durch bestimmte Ubungen oder Meditati-
onstechniken die Fihigkeit entwickelt, wenigstens kurzfri-
stig die Polaritét seines BewuBtseins zu einen. Doch immer
entzieht sie sich einer sprachlichen Beschreibung oder ge-
danklichen Analyse, denn unser Denken braucht ja gerade
als Voraussetzung die Polaritdt. Erkenntnis ist ohne Pola-
ritdt, ohne die Spaltung in Subjekt und Objekt, in Erken-
nenden und Erkanntes nicht moglich. In der Einheit gibt es
keine Erkenntnis, nur Sein. In der Einheit hort alle Sehn-
sucht, alles Wollen und Streben, alle Bewegung auf — denn es
gibt kein Auflen mehr,nach dem man sich sehnen konnte. Es
ist die alte Paradoxie, daf’ man nur im Nichts die Fiille fin-
den kann.

Wenden wir uns wieder dem Bereich zu, der fiir uns mit
Sicherheit direkt erfahrbar ist. Wir alle besitzen ein polares
Bewultsein, das dafiir sorgt, da3 uns die Welt polar er-
scheint. Es ist wichtig, sich einzugestehen, da3 nicht die Welt
polar ist, sondern unser BewufBtsein, durch welches wir die
Welt erfahren. Betrachten wir die Gesetze der Polaritit an
einem konkreten Beispiel wie dem Atem, der dem Men-
schen die Grunderfahrung der Polaritét vermittelt. Einatem-
strom und Ausatemstrom wechseln sich stdndig ab und bil-
den so einen Rhythmus. Rhythmus ist aber nichts anderes als
der stindige Wechsel zweier Pole. Rhythmus ist das Grund-
muster allen Lebens. Das gleiche meint die Physik mit der
Aussage, daf} sich alle Erscheinungen auf Schwingungen
reduzieren lassen. Zerstort man Rhythmus, zerstort man
Leben,denn Leben ist Rhythmus. Wer sich weigert, auszuat-
men, kann auch nicht mehr einatmen. Daran sehen wir, daf3
der Einatemstrom vom Ausatemstrom lebt und ohne seinen
Gegenpol nicht existenzfihig ist. Ein Pol lebt vom anderen
Pol. Nehmen wir einen Pol weg, verschwindet auch der
andere. So entsteht Elektrizitdt aus der Spannung zwischen
zwei Polen — nehmen wir einen Pol weg, verschwindet die
Elektrizitit ganz.

30



Oben steht ein altbekanntes Vexierbild, an dem jeder selbst
gut das Problem der Polaritit nachempfinden kann. Die Po-
laritit lautet hier: Vordergrund/Hintergrund, oder konkret:
Gesichter/Vase. Welche Gestalt ich von den beiden Mog-
lichkeiten wahrnehme, ist davon abhéngig, ob ich die weille
oder die schwarze Fliche zum Hintergrund mache. Inter-
pretiere ich die schwarze Fliche als Hintergrund, wird die
weille Flache Vordergrund, und ich sehe eine Vase. Diese
Wahrnehmung kippt, wenn ich die wei3e Flache zum Hin-
tergrund mache, denn dann sehe ich die schwarze Fliche als

31



Vordergrund, und es zeigen sich zwei Gesichter im Profil.
Uns kommt es bei diesem optischen Spiel auf die genaue
Beobachtung dessen an, was in uns geschieht, wenn man
wechselweise die Wahrnehmung kippen 148t. Die beiden
Bildelemente Vase/Gesichter sind gleichzeitig im Bild ver-
eint vorhanden, zwingen aber den Betrachter zu einer Ent-
scheidung im Sinne des »Entweder«/»Oder«. Entweder wir
sehen die Vase oder wir sehen die Gesichter. Wir konnen
die beiden Aspekte dieses Bildes bestenfalls nacheinander
wahrnehmen, aber es ist sehr schwierig, gleichzeitig beides
gleichrangig wahrzunehmen.

Dieses optische Spiel ist eine gute Briicke zum Ver-
stindnis der Polaritit. In diesem Bild ist der schwarze Pol
abhéngig vom weiflen Pol und umgekehrt. Nimmt man dem
Bild einen Pol weg (egal, ob schwarz oder weil}), so ver-
schwindet das gesamte Bild mit beiden Aspekten. Auch
hier lebt das Schwarz vom Weil} bzw. der Vordergrund vom
Hintergrund, wie das Einatmen vom Ausatmen oder der
Pluspol des Stromes vom Minuspol. Diese hohe Abhin-
gigkeit zweier Gegensdtze voneinander zeigt uns, daf3 hin-
ter jeder Polaritét offensichtlich eine Einheit steht, die wir
Menschen mit unserem BewuBtsein nur nicht als Einheit
in ihrer Gleichzeitigkeit erkennen und wahrnehmen kon-
nen. So sind wir gezwungen, jede Wirklichkeitseinheit in
zwei Pole zu zerlegen und diese nacheinander zu betrach-
ten.

Dies ist iibrigens die Geburtsstiitte der Zeit, jener Téu-
scherin, die ihre Existenz ebenfalls nur der Polaritit unseres
BewuBtseins verdankt. Polaritdten entpuppen sich somit
lediglich als zwei Aspekte ein und derselben Wirklichkeits-
einheit, die wir nur nacheinander betrachten kdonnen. So
ist es von unserem Standpunkt abhéngig, welche der bei-
den Seiten der Medaille wir jeweils zu sehen bekommen.
Polaritdten erscheinen nur dem oberfldchlichen Betrach-
ter als Gegensitze, die sich gegenseitig ausschlieBen — bei
ndherem Hinsehen zeigt sich, dafl die Polaritdten zusam-

32



men eine Einheit bilden und in ihrer Existenz voneinan-
der abhéngig sind. Die Wissenschaft machte diese funda-
mentale Erfahrung erstmals bei der Erforschung des Lich-
tes.

Es gab zwei widerstreitende Meinungen iiber die Natur
der Lichtstrahlen: Die eine formulierte die Wellentheorie,
die andere die Korpuskeltheorie — beide Theorien schlieen
anscheinend einander aus. Wenn das Licht aus Wellen be-
steht, besteht es nicht aus Teilchen und umgekehrt — entwe-
der—oder. In der Zwischenzeit weill man, dall dieses »Ent-
weder«/»Oder« eine falsche Fragestellung war. Das Licht ist
sowohl Welle als auch Korpuskel. Diesen Satz mochte ich so-
gar nochmals umpolen: Das Licht ist weder Welle noch Kor-
puskel. Licht ist in seiner Einheit: Licht — und als solches
fiir das polare menschliche Bewuftsein nicht erfahrbar. Die-
ses Licht offenbart sich lediglich dem Betrachter, abhingig
davon, von welcher Seite er sich ihm n#hert, einmal als
Welle, das andere Mal als Teilchen.

Polaritit ist wie eine Tiir, die auf der einen Seite die Auf-
schrift Fingang und auf der anderen Seite die Aufschrift
Ausgang tragt — es ist immer nur die eine Tiir, aber, je nach
der Seite, von der wir uns ihr nihern, sehen wir nur einen
Aspekt ihres Seins. Durch diesen Zwang, Einheiten in
Aspekte zerlegen zu miissen, die wir dann nacheinander be-
trachten miissen, entsteht Zeit, denn erst durch die Betrach-
tung mit einem polaren BewuB3tsein wandelt sich die Gleich-
zeitigkeit des Seins in ein Nacheinander. So wie hinter der
Polaritit die Einheit steht, so steht hinter der Zeit die Ewig-
keit. Bei dem Begriff Ewigkeit sollte man beachten, daf3 sie
im metaphysischen Sinn Zeitlosigkeit meint und nicht, wie
es die christliche Theologie miflverstand, ein langes, nicht en-
dendes Zeitkontinuum.

Bei der Betrachtung alter Sprachen kann man eben-
falls sehr gut nachvollziehen, wie unser Bewuf3tsein und Er-
kenntnisdrang urspriingliche Einheiten in Gegensitze auf-
spaltet. Offensichtlich gelang es dem Menschen fritherer

33



Kulturen noch besser, hinter den Polaritéiten die Einheit zu
sehen, denn in den alten Sprachen besitzen viele Worte noch
die Polaritét. Erst in einer weiteren Entwicklung der Spra-
che begann man, meist durch Vokalverschiebung oder Deh-
nung, das urspriinglich ambivalente Wort eindeutig nur
einem Pol zuzuordnen. (Schon Sigmund Freud schenkte die-
sem Phdnomen Beachtung in seiner Schrift vom »Gegensinn
der Urworte«!)

So konnen wir unschwer die gemeinsame Wurzel erken-
nen, die beispielsweise folgende lateinische Worte verbin-
det: clamare = schreien und clam = still oder siccus = trocken
und sucus = der Saft; altus hei3t nach wie vor sowohl hoch
als auch tief. Im Griechischen hei3t pharmacon sowohl Gift
als auch Heilmittel. Im Deutschen sind die Worte stumm und
Stimme verwandt, und im Englischen sehen wir die ganze
Polaritit in dem Wort without, was wortlich mitohne bedeu-
tet, jedoch nur noch dem einen der beiden Pole — ndmlich
ohne — zugeordnet wird. Inhaltlich noch ndher an unser
Thema fiihrt uns die sprachliche Verwandtschaft von bos
und baf3. Das Wort baf} ist althochdeutsch und meint so
viel wie gut. Wir kennen dieses Wort nur noch in den beiden
Verbindungen fiirbaf3, was fiirwahr bedeutet und baf} er-
staunt, was man mit sehr erstaunt wiedergeben konnte.
Zum gleichen Wortstamm gehort auch das englische bad —
schlecht, ebenso wie unser deutsches Wort Bufle und biifien.
Dieses sprachliche Phdnomen, daf3 urspriinglich fiir Ge-
genpole, wie z. B. gut und bése nur ein gemeinsames Wort
beniitzt wurde, zeigt uns anschaulich die Gemeinsamkeit,
die hinter jeder Polaritét steht. Gerade die Gleichsetzung
von Gut und Bdse wird uns noch eingehend beschéftigen
und kann vielleicht schon hier verdeutlichen, welche unge-
heuren Konsequenzen das Verstdndnis des Themas »Pola-
ritdt« hat.

Die Polaritdt unseres BewuBtseins erleben wir subjek-
tiv in dem Wechsel zweier BewuBtseinszustinde, die sich
deutlich voneinander unterscheiden: Wachen und Schlafen.

34



Diese beiden Bewultseinszustéinde erleben wir als innere
Entsprechungen der &ufleren Tag-Nacht-Polaritit in der
Natur. So sprechen wir auch hédufig von einem Tages- und
einem Nachtbewuftsein oder von der Tag- und Nachtseite
der Seele. Eng mit dieser Polaritit ist auch die Unterschei-
dung in ein OberbewuBtsein und in ein Unbewufltes ver-
bunden. So erleben wir tagsiiber jenen Bereich des Bewuft-
seins, in dem wir des Nachts zu Hause sind und aus dem die
Traume aufsteigen, als unbewufit. Das Wort un-bewuf3t ist
genau betrachtet kein sehr gliicklicher Begriff, denn die
Vorsilbe un verneint das folgende bewuf3t (vgl. un-hoflich,
un-schuldig usw.), doch gerade die Verneinung trifft den
Sachverhalt nicht. Unbewuft ist nicht das gleiche wie be-
wufit-los. Im Schlaf befinden wir uns lediglich in einem
anderen Bewufit-sein. Von einem nicht vorhandenen Be-
wulltsein kann iiberhaupt nicht die Rede sein. Das Unbe-
wufte ist also keine Abwesenheit von Bewuft-sein, sondern
nur eine sehr einseitige Klassifizierung des Tagesbewulf3t-
seins, das feststellt, dafl es da offensichtlich noch etwas
gibt, zu dem es aber keinen Zugriff hat. Doch warum iden-
tifizieren wir uns eigentlich so selbstverstdndlich mit dem
Tagesbewulitsein?

Seit der Verbreitung der Tiefenpsychologie sind wir es ge-
wohnt, uns unser BewuB3tsein als geschichtet vorzustellen
und ein OberbewuBtsein von einem Unter- und Unbewuf3-
ten zu unterscheiden.

Diese Gliederung in oben und unten ist zwar nicht
zwingend, entspricht aber einem symbolischen Raumemp-
finden, das den Himmel und das Licht dem oberen, die
Erde und die Finsternis dem unteren Pol des Raumes zu-
ordnet. Wollten wir versuchen, ein solches Bewuf3tseinsmo-
dell graphisch darzustellen, so konnte man folgende Figur
entwerfen:

35



begrenzt
subjektiv

»Oberbewulltsein«

»Unterbewuf3tsein«

»Unbewul3tes«

objektiv
unbegrenzt

Der Kreis symbolisiert hierbei das eine allumfassende
BewuBtsein, das grenzenlos und ewig ist. Die Kreisperi-
pherie ist daher auch keine Grenze, sondern lediglich Sym-
bol fiir das Allumfassende. Der Mensch ist hiervon durch
sein Ich abgegrenzt, wodurch sein subjektives, begrenztes
Oberbewufitsein entsteht. Er hat dadurch keinen Zugang
zum restlichen, d. h. kosmischen Bewuf3tsein — es ist ihm
un-bewuf3t (C. G. Jung nennt diese Schicht das »kollek-
tive UnbewuBte«). Die Trennlinie zwischen seinem Ich und
dem iibrigen »Meer des Bewufltseins« ist jedoch keine ab-
solute — vielmehr konnte man sie als eine Art Membrane
bezeichnen, die nach beiden Seiten hin durchlissig ist. Die-
se Membrane entspricht dem Unterbewufitsein. Es enthilt
sowohl Inhalte, die aus dem Oberbewufltsein abgesunken
sind (Vergessen), als auch Inhalte, die vom Unbewuf3ten auf-
steigen, wie z. B. Ahnungen, grof3e Traume, Intuition, Visio-
nen.

Identifiziert sich ein Mensch sehr stark ausschlieflich
mit seinem Oberbewulltsein, so wird er die Durchléssigkeit
des UnterbewuBtseins moglichst herabsetzen, da die unbe-

36



wullten Inhalte als fremd und daher Angst auslosend erlebt
werden. Hohere Durchlédssigkeit kann bis zu einer Art Me-
dialitédt fiihren. Der Zustand der Erleuchtung oder des kos-
mischen BewuB3tseins wire aber erst dann erreicht, wenn
man auf die Grenze verzichtet, so dal3 Ober- und Unbewul3-
tes eins werden. Dieser Schritt allerdings ist gleichbedeu-
tend mit der Vernichtung des Ichs, dessen Selbstverstdndnis
in der Abgrenzung liegt. In der christlichen Terminologie
wird dieser Schritt mit den Worten beschrieben: »Ich (Ober-
bewuBtsein) und mein Vater (UnbewuBtes) sind eins.«

Das menschliche BewuBtsein findet seinen korperlichen
Ausdruck im Gehirn, wobei die typisch menschliche Unter-
scheidungsfahigkeit und Urteilskraft der GroBhirnrinde zu-
geordnet wird. Kein Wunder, daf die Polaritit des mensch-
lichen BewuBtseins sich in der Anatomie des GroBhirns als
Signatur wiederfindet. Bekanntlich gliedert sich das Grof3-
hirn in zwei Hemisphéren, die durch den sogenannten »Bal-
ken« (corpus callosum) miteinander verbunden sind. Die
Medizin versuchte in der Vergangenheit, verschiedenen Sym-
ptomen, wie z. B. Epilepsie oder unertrédglichen Schmerzen,
dadurch zu begegnen, dal man diesen Balken chirurgisch
durchschnitt und somit alle nervalen Verbindungsbahnen der
beiden Hemisphiren unterbrach (Commisurotomie).

So gewaltig dieser Eingriff anmutet, so zeigen sich doch
nach einer solchen Operation auf Anhieb kaum nennens-
werte Ausfille. Auf diese Weise entdeckte man, daf3 offen-
sichtlich die beiden Hemisphdren zwei recht eigenstindige
Gehirne darstellen, die auch unabhéngig voneinander ihre
Arbeit tun konnen. Unterzog man jedoch die Patienten, bei
denen die beiden Hemisphiren getrennt worden waren, ge-
naueren Testbedingungen, so zeigte sich immer deutlicher,
daf} sich beide Hemisphiren in ihrer Eigenart und Zustin-
digkeit sehr deutlich unterscheiden. Wir wissen ja, daf} sich
die Nervenbahnen lateral iiberkreuzen und somit die rechte
Korperhilfte des Menschen von der linken Gehirnhilfte in-
nerviert wird und vice versa die linke Korperhilfte von der

37



rechten Hemisphire. Verbindet man solchem obengenann-
ten Patienten die Augen und gibt ihm beispielsweise einen
Korkenzieher in die linke Hand, so kann er diesen Gegen-
stand nicht benennen, d. h., er kann den Namen nicht fin-
den, der zu diesem ertasteten Gegenstand gehort, aber es
macht ithm keinerlei Schwierigkeit, ihn richtig anzuwen-
den. Diese Situation kehrt sich um, wenn man ihm den
Gegenstand in die rechte Hand gibt: Nun weif3 er den rich-
tigen Namen, kennt aber den entsprechenden Gebrauch
nicht.

Ebenso wie die Hidnde stehen auch Ohren und Augen
jeweils mit der kontralateralen Hirnhéilfte in Verbindung. In
einem anderen Experiment wurden einer Patientin mit Bal-
kentrennung verschiedene geometrische Figuren getrennt
dem rechten und dem linken Auge dargeboten. Innerhalb
dieser Serie wurde eine Aktaufnahme in das Sehfeld des lin-
ken Auges projiziert, so daf3 dieses Bild nur von der rechten
Hirnhilfte wahrnehmbar war. Die Patientin errdtete und
kicherte, antwortete aber auf die Frage des Versuchsleiters,
was sie gesehen habe: »Nichts, nur einen Lichtblitz«, und
kicherte weiter. So fiihrt das von der rechten Hemisphére
wahrgenommene Bild zwar zu einer Reaktion, kann aber
gedanklich oder sprachlich nicht wahrgenommen und for-
muliert werden. Werden Geriiche nur dem linken Nasen-
loch zugénglich gemacht, findet zwar ebenfalls eine entspre-
chende Reaktion statt, jedoch kann der Patient den Geruch
nicht bestimmen. Zeigt man einem Patienten ein zusam-
mengesetztes Wort, wie z. B. Fu3ball, so, daf3 das linke Auge
den ersten Teil »FuB« und das rechte Auge den zweiten
Teil »Ball« zu sehen bekommt, so liest der Patient ledig-
lich »Ball«, da das Wort »Fu3« von der rechten Hirnhilfte
sprachlich nicht analysiert werden kann.

Solche Experimente wurden in jiingster Zeit immer stér-
ker ausgebaut und verfeinert und fiithrten bis heute zu Er-
kenntnissen, die man etwa wie folgt zusammenfassen konn-
te: Beide Gehirnhélften unterscheiden sich deutlich in ihrem

38



Funktions- und Leistungsbereich und in ihrer jeweiligen Zu-
stdndigkeit. Die linke Hemisphére konnte man die »verbale
Hemisphédre« nennen, denn sie ist zustdndig fiir Logik und
Struktur der Sprache, fiir Lesen und Schreiben. Sie schliis-
selt alle Reize dieser Welt analytisch und rational auf, sie
denkt also digital. So ist die linke Hirnhélfte auch fiir Zéhlen
und Rechnen zusténdig. Weiterhin ist das Zeitempfinden in
der linken Hemisphire zu Hause.

Alle hierzu polaren Fihigkeiten finden wir in der rech-
ten Hirnhélfte: Statt Analyse finden wir hier die Fahigkeit
zur ganzheitlichen Erfassung komplexer Zusammenhinge,
Muster und Strukturen. So ermoglicht diese Hirnhilfte die
Erfassung einer Ganzheit (Gestalt) aufgrund eines kleinen
Teils (pars pro toto). Offensichtlich verdanken wir auch der
rechten Hirnhilfte die Fahigkeit der Erfassung und Be-
griffsbildung von logischen Mengen (Oberbegriffe, Abstrak-
tionen), die realiter nicht existieren. In der rechten Halfte
finden wir lediglich archaische Sprachformen, die statt einer
Syntax eher Klangbildern und Assoziationen folgen. Sowohl
Lyrik als auch die Sprache von Schizophrenen geben ein
gutes Bild einer rechtshemisphérischen Sprache wieder.
Hier ist auch das Analogiedenken und der Umgang mit
Symbolen beheimatet. Die rechte Hilfte ist fiir den Bild-
und Traumbereich der Seele zustdndig und unterliegt nicht
dem Zeitverstidndnis der linken Hemisphére.

Je nach der Titigkeit, die der Mensch gerade ausfiihrt, ist
jeweils eine der beiden Hemisphédren dominant. So erzwingt
logisches Denken, Lesen, Schreiben und Rechnen eine Do-
minanz der linken Hemisphére, wiahrend bei Musikhoren,
Traumen, Imaginieren und Meditieren die rechte Hemis-
phére in die Dominanz geht. Trotz der Dominanz jeweils
einer Hirnhilfte stehen dem gesunden Menschen jederzeit
auch die Informationen der subdominanten Hirnhiélfte zur
Verfiigung, da iiber den Balken ein reger Informationsaus-
tausch stattfindet. Die polare Spezialisierung der beiden He-
misphidren deckt sich aber sehr genau mit uralten esoteri-

39



schen Polarititslehren. Im Taoismus nannte man die beiden
Urprinzipien Yang (das minnliche Prinzip) und Yin (das
weibliche Prinzip),in die sich die Einheit des Tao spaltete. In
der hermetischen Tradition wurde die gleiche Polaritit
durch die Symbole »Sonne« (méannlich) und »Mond« (weib-
lich) ausgedriickt. Das chinesische Yang beziehungsweise
die Sonne sind Symbole fiir das aktive, positive, ménnliche
Prinzip, welches im psychologischen Bereich dem Tagesbe-
wulltsein entspriche. Das Yin- oder Mondprinzip umfaf3t
das negative, weibliche, aufnehmende Prinzip und entspricht
dem Unbewuften des Menschen.

Diese klassischen Polaritédten lassen sich zwanglos auch
auf die Ergebnisse der Hirnforschung iibertragen. So ist die
linke Hemisphidre Yang ménnlich, aktiv, oberbewuf3t und
entspricht dem Symbol der Sonne und so der Tagseite im
Menschen. Die linke Hirnhélfte innerviert ja auch die
rechte, d. h. die aktive bzw. ménnliche Seite des Korpers. Die
rechte Hemisphére ist Yin, negativ, weiblich. Sie entspricht
dem Mondprinzip bzw. der Nachtseite oder dem Unbewuf3-
ten im Menschen und innerviert dementsprechend die linke
Korperhilfte des Menschen. Zur leichteren Uberschaubar-
keit sind nach der folgenden Abbildung die analogen Be-
griffe tabellarisch aufgelistet.

Einzelne moderne Stromungen in der Psychologie be-
ginnen bereits, die alte, horizontale Topographie des Be-
wuBtseins (Freud) um 90° zu kippen und die Begriffe
Oberbewufitsein und Unbewufites durch linke und rechte
Hemisphére zu ersetzen. Diese Umbenennung ist aber le-
diglich eine Formfrage und dndert an den Inhalten wenig,
wie der Vergleich unserer jeweiligen Ausfithrungen zeigen
diirfte. Sowohl die horizontale als auch die vertikale Topo-
graphie ist nur eine Spezifikation des alten chinesischen
Symbols, genannt »Tai Chi«, welches einen Kreis (Ganzheit,
Einheit) in eine weile und eine schwarze Halfte unterteilt,
die jeweils wieder einen gegenpolaren Keim (gegenfarbigen
Punkt) enthalten. Die Einheit zerféllt gleichsam in unserem

40



LINKS
Logik
Sprache (Syntax, Grammatik)

Verbale Hemisphire:

Lesen

Schreiben

Rechnen

Zihlen

Aufschliisselung der Umwelt
Digitales Denken

Lineares Denken
Zeitabhéngigkeit

Analyse

Intelligenz

41

RECHTS
Gestaltwahrnehmung
Ganzheitserfassung
Raumempfinden
archaische Sprachformen

Musik
Geruch
Muster

geschlossenes Weltbild
Analoges Denken
Symbolik
Zeitlosigkeit

Holistik

logische Mengen
Intuition



YANG YIN

+ _
Sonne Mond

mannlich weiblich

Tag Nacht

bewul3t unbewuf3t

Leben Tod

LINKS RECHTS
Aktivitit Passivitit
elektrisch magnetisch

sauer alkalisch

rechte Korperhilfte linke Korperhilfte
rechte Hand linke Hand

BewuBtsein in Polaritdten, welche sich gegenseitig ergin-
zen.

Es ist leicht einzusehen, wie unheil ein Mensch wire,
der nur eine der beiden Hirnhilften besidfle; doch genauso
unheil ist in Wirklichkeit das iibliche, wissenschaftlich ge-
nannte Weltbild unserer Zeit, denn es ist das Weltbild der
linken Hirnhilfte. Aus dieser einen Sicht gibt es natiirlich
nur das Rationale, Verniinftige, Analytisch-Konkrete, gibt
es nur von Kausalitdt und Zeit abhédngige Erscheinungs-
formen. Doch ein solches rationales Weltbild ist eben nur
die halbe Wahrheit, denn sie ist die Sichtweise des halben
BewuBtseins bzw. des halben Gehirns. All jene BewulBtseins-
inhalte, die man so gerne als irrational, unverniinftig, ver-
sponnen, okkult und phantastisch abwertet, sind lediglich
die gegenpolaren Fahigkeiten des Menschen, Welt zu be-
trachten.

Wie unterschiedlich diese beiden sich ergdnzenden Stand-
punkte meistens bewertet werden, zeigt sich schon in dem

42



begrenzt
subjektiv

»OberbewuBtsein«

»UnterbewuBBtsein«

»UnbewuBtes«

objektiv
unbegrenzt

Horizontale Topographie des BewuB3tseins

D)

[ Rechts
Yin

Vertikale Topographie des Bewuftseins

43



Umstand, dal man bei der Erforschung der unterschied-
lichen Fihigkeiten der beiden Hirnhélften sehr schnell die
Leistungen der linken Seite erkannte und beschreiben
konnte, lange Zeit aber iiber die Sinnhaftigkeit der rech-
ten Hemisphire rétselte, schien sie doch keine verniinftigen
Leistungen zu produzieren. Die Natur schitzt die Leistungs-
fahigkeit der rechten, unverniinftigen Hilfte offenbar we-
sentlich hdher ein, denn in einer lebensbedrohlichen Ge-
fahrensituation schaltet sie automatisch von der Dominanz
der linken Hilfte auf die Dominanz der rechten Hilfte um,
da eine gefédhrliche Situation durch ein analytisches Vorge-
hen nicht addquat bewiltigt werden kann. Durch die Domi-
nanz der rechten Hemisphére wird dank des ganzheitlichen
Begreifens der Lage noch die Mdoglichkeit geboten, ruhig
und situationsaddquat zu handeln. Auf dieser Umschaltung
beruht iibrigens auch das altbekannte Phinomen des soge-
nannten Lebensfilms. In Todesnidhe iiberblickt der Mensch
noch einmal sein ganzes Leben bzw. erlebt alle Situationen
seines Lebens noch einmal — ein gutes Beispiel fiir das, was
wir oben die Zeitlosigkeit der rechten Hilfte nannten.

Die Bedeutung der Hemisphirentheorie liegt unserer
Meinung nach darin, daf3 die Wissenschaft noch begreifen
konnte, wie einseitig und halb ihr bisheriges Weltbild ist, und
iiber die Beschéftigung mit der rechten Hemisphére die Be-
rechtigung und Notwendigkeit jener anderen Art, die Welt
zu betrachten, sehen lernt. Gleichzeitig konnte man an die-
sem Beispiel das Polarititsgesetz als das zentrale Weltgesetz
begreifen lernen, doch meist scheitert ein solcher Schritt an
der absoluten Unfihigkeit der Wissenschaft, analog zu den-
ken (rechte Hilfte).

Uns sollte an diesem Beispiel noch einmal das Gesetz der
Polaritét deutlich werden: Einheit spaltet sich im menschli-
chen BewuBtsein polar auf. Die beiden Pole ergdnzen (kom-
pensieren) sich gegenseitig und benétigen daher zu ihrer
Existenz ihren Gegenpol. Die Polaritét bringt die Unfihig-
keit mit sich, die beiden Aspekte einer Einheit gleichzei-

44



Rudiger Dahlke

Krankheit alsWeg

Deutung und Bedeutung der Krankheitsbilder

381 Seiten, geb.
erscheint 2008

Jetzt kaufen

Krankheit

als \WWeg

Basser ann

Mehr Blcher zu Homdopathie, Alternativmedizin und gesunder Lebensweise www.narayana-verlag.de



https://www.narayana-verlag.de/Krankheit-als-Weg/b22451?affiliateCode=leseprobe
https://www.narayana-verlag.de

