
Rüdiger Dahlke

Krankheit als Weg

Leseprobe

Krankheit als Weg

von Rüdiger Dahlke

Herausgeber: Random House Verlagsgruppe

Im Narayana Webshop finden Sie alle deutschen und englischen Bücher zu Homöopathie, Alternativmedizin
und gesunder Lebensweise.

Copyright:
Narayana Verlag GmbH, Blumenplatz 2, D-79400 Kandern
Tel. +49 7626 9749 700
Email info@narayana-verlag.de
https://www.narayana-verlag.de

Narayana Verlag ist ein Verlag für Bücher zu Homöopathie, Alternativmedizin und gesunder Lebensweise. Wir publizieren Werke von
hochkarätigen innovativen Autoren wie Rosina Sonnenschmidt, Rajan Sankaran, George Vithoulkas, Douglas M. Borland, Jan Scholten, Frans
Kusse, Massimo Mangialavori, Kate Birch, Vaikunthanath Das Kaviraj, Sandra Perko, Ulrich Welte, Patricia Le Roux, Samuel Hahnemann,
Mohinder Singh Jus, Dinesh Chauhan.

Narayana Verlag veranstaltet Homöopathie Seminare. Weltweit bekannte Referenten wie Rosina Sonnenschmidt, Massimo Mangialavori, Jan
Scholten, Rajan Sankaran & Louis Klein begeistern bis zu 300 Teilnehmer

https://www.narayana-verlag.de/Krankheit-als-Weg/b22451
https://www.narayana-verlag.de/autor/Ruediger-Dahlke/a1411
https://www.narayana-verlag.de?affiliateCode=leseprobe
mailto:info@narayana-verlag.de
https://www.narayana-verlag.de




Krankheit
als Weg

Dahlke_Titelei  12.06.2008  9:23 Uhr  Seite 1



Thorwald

Dethlefsen
Ruediger

Dahlke

Krankheit
als Weg

Deutung und Bedeutung
der Krankheitsbilder

Dahlke_Titelei  12.06.2008  9:23 Uhr  Seite 3



978-3-8094-2377-5

© 2008 by Bassermann Verlag, einem Unternehmen der Verlagsgruppe 
Random House GmbH, 81673 München

© der Originalausgabe 1983 by C. Bertelsmann Verlag, einem Unternehmen 
der Verlagsgruppe Random House GmbH, 81673 München

Die Verwertung der Texte und Bilder, auch auszugsweise, ist ohne 
die Zustimmung des Verlags urheberrechtswidrig und strafbar. 

Dies gilt auch für Vervielfältigungen, Übersetzungen, Mikroverfilmung
und für die Verarbeitung mit elektronischen Systemen.

Umschlaggestaltung: Atelier Versen, Bad Aibling
Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Pößneck

Printed in Germany

142/114722708X817 2635 4453 6271

Verlagsgruppe Random House FSC-DEU-0100
Das für dieses Buch verwendete FSC-zertifizierte Papier

Super Snowbright liefert Hellefoss

SGS-COC-1940

Dahlke_Titelei  12.06.2008  9:23 Uhr  Seite 4



Inhaltsverzeichnis

Vorwort 7

I. Teil
Theoretische Voraussetzungen zum Verständnis von

Krankheit und Heilung

1. Krankheit und Symptome 12
2. Polarität und Einheit 27

3. Der Schatten 55
4. Gut und Böse 65

5. Der Mensch ist krank 80
6. Die Suche nach den Ursachen 87

7. Die Methode des Hinterfragens 101

II. Teil
Krankheitsbilder und ihre Bedeutung

1. Die Infektion 130
2. Die Abwehrsysteme 149

3. Die Atmung 157
4. Die Verdauung 173

5. Die Sinnesorgane 202
6. Kopfschmerzen 215

7. Haut 226
8. Nieren 238

9. Sexualität und Schwangerschaft 254
10. Herz und Kreislauf 272

11. Bewegungsapparat und Nerven 285
12. Unfälle 305

13. Psychische Symptome 317
14. Krebs 335
15. AIDS 348



16. Was ist zu tun? 359
Verzeichnis der psychischen Entsprechungen der Organe

und Körperteile in Schlagworten 373
Deutsches Register der Krankheitsbilder 376

Lateinisches Register der Krankheitsbilder 378



Vorwort

Dieses Buch ist unbequem, denn es entzieht dem Menschen
die Krankheit als Alibi für seine ungelösten Probleme. Wir
wollen zeigen, daß der Kranke nicht unschuldiges Opfer ir-
gendwelcher Unvollkommenheiten der Natur, sondern auch
der Täter selbst ist. Dabei denken wir nicht an Schadstoffe
der Umwelt, Zivilisation, ungesundes Leben oder ähnli-
che bekannte »Schuldige«, sondern wir möchten den meta-
physischen Aspekt des Krankseins in den Vordergrund rük-
ken. Symptome zeigen sich unter diesem Blickwinkel als
körperliche Ausdrucksformen psychischer Konflikte und
sind durch ihre Symbolik in der Lage, das jeweilige Problem
des Patienten zu entlarven.

Im ersten Teil dieses Buches werden die theoretischen Vor-
aussetzungen und eine Philosophie der Krankheit dargestellt.

Wir empfehlen nachdrücklich, diesen ersten Teil sorg-
fältig und genau, eventuell mehrmals zu lesen, bevor man
sich dem zweiten Teil zuwendet. Dieses Buch könnte man
als Fortsetzung oder auch Exegese meines letzten Buches
»Schicksal als Chance« bezeichnen, obwohl wir uns bemüht
haben, diesem neuen Buch seine eigene Geschlossenheit zu
verleihen. Dennoch halten wir die Lektüre von »Schicksal
als Chance« für eine gute Voraussetzung oder Ergänzung –
besonders dann, wenn der theoretische Teil Schwierigkeiten
bereiten sollte.

Im zweiten Teil werden die häufigsten Krankheitssym-
ptome in ihrer symbolischen Aussage dargestellt und als Aus-
drucksformen psychischer Probleme gedeutet. Ein Register
der einzelnen Symptome am Ende des Buches ermöglicht es
dem Leser, bei Bedarf ein bestimmtes Symptom schnell wie-
derzufinden.Dennoch ist es primär unsereAbsicht,durch die
Deutungen den Leser eine neue Sichtweise zu lehren, die
es ihm ermöglicht, selbst Deutung und Bedeutung der Sym-
ptome erkennen und erschließen zu können.

7



Gleichzeitig haben wir das Thema der Krankheit als Auf-
hänger für viele weltanschauliche und esoterische Themen
benützt, deren Gültigkeit den engeren Rahmen der Krank-
heit sprengt. Dieses Buch ist nicht schwierig, aber es ist auch
nicht so einfach oder banal, wie es jenen erscheinen mag, die
unser Konzept nicht verstehen. Dieses Buch ist nicht »wis-
senschaftlich«, denn ihm fehlt die Vorsicht der »wissen-
schaftlichen Darstellung«. Es wurde für Menschen geschrie-
ben, die bereit sind, einen Weg zu gehen, anstatt am Wegrand
zu sitzen und sich die Zeit mit dem Jonglieren von unver-
bindlichen Floskeln zu vertreiben. Menschen, deren Ziel Er-
leuchtung ist, haben keine Zeit für Wissenschaft – sie brau-
chen Wissen. Dieses Buch wird auf sehr viel Widerstand
stoßen – doch wir hoffen gleichzeitig, daß es auch zu den
(wenigen oder vielen) Menschen gelangt, die es als ein Hilfs-
mittel auf ihrem Weg benützen wollen.Allein für diese Men-
schen haben wir es geschrieben!

München, im Februar 1983 Die Verfasser

8





I. TEIL

Theoretische Voraussetzungen
zum Verständnis

von Krankheit und Heilung



1.
Krankheit und Symptome

Des Menschen Verstand
Kann die wahre Unterweisung nicht erfassen.

Doch wenn ihr zweifelt
Und nicht versteht,

Könnt ihr gern darüber mit mir
Diskutieren.

Yoka Daishi »Shodoka«



Wir leben in einer Zeit, in der die moderne Medizin
ständig neue Zeugnisse ihrer ans Wunderbare gren-

zenden Möglichkeiten und Fähigkeiten dem staunenden
Laien präsentiert.Gleichzeitig werden jedoch auch die Stim-
men derer immer lauter, die ihr grundsätzliches Mißtrauen
dieser – fast alles könnenden – modernen Medizin gegen-
über formulieren. Immer größer wird die Zahl derer, die den
teils sehr alten, teils auch modernen Methoden der Natur-
heilkunde oder auch der homöopathischen Heilkunst we-
sentlich mehr Vertrauen entgegenbringen als den Methoden
unserer hochwissenschaftlichen Schulmedizin. Da gibt es
vielfältigeAnsatzpunkte für Kritik – Nebenwirkungen,Sym-
ptomverschiebung, fehlende Menschlichkeit, Kostenexplo-
sion und vieles andere mehr –, doch wesentlich interessan-
ter als die Gegenstände der Kritik ist das Aufkommen der
Kritik an sich, denn bevor man die Kritik rational dingfest
macht, entspringt sie einem diffusen Gefühl, daß irgend et-
was nicht mehr in Ordnung sei und der eingeschlagene Weg
trotz oder gerade wegen seiner konsequenten Verwirkli-
chung nicht zum erhofften Ziel führe. Dieses Unbehagen an
der Medizin wird von sehr vielen Menschen – einschließ-
lich vieler junger Ärzte – gemeinsam empfunden. Doch die
Gemeinsamkeit geht schnell verloren, wenn man beginnt,
neue, alternative Lösungswege aufzuzeigen. Da sehen die
einen das Heil in der Sozialisierung der Medizin, die ande-
ren in dem Ersatz der Chemotherapeutika durch natürliche
und pflanzliche Arzneimittel.Während die einen die Lösung
aller Probleme in der Erforschung der Erdstrahlen sehen,
schwören die anderen auf die Homöopathie.Akupunkteure
und Herdforscher fordern, den medizinischen Blick weg von
der morphologischen Ebene und hin zur energetischen

13



Ebene des Körpergeschehens zu wenden. Faßt man alle
außerschulischen Bestrebungen und Methoden zusammen,
so spricht man gerne von einer holistischen Medizin und ar-
tikuliert damit das Bestreben, neben einer Offenheit für die
Methodenvielfalt vor allem den ganzen Menschen als eine
leibseelische Einheit nicht aus dem Auge zu verlieren. Daß
die Schulmedizin den Menschen aus dem Auge verloren hat,
ist inzwischen fast jedem erkennbar geworden. Die hohe
Spezialisierung und die Analyse als Grundkonzepte des For-
schens haben zwangsläufig parallel zur immer größeren und
exakteren Erkenntnis des Details die Ganzheit aus dem
Auge verloren.

Betrachtet man die recht erfrischende Diskussion und
Bewegung in der Medizin, so fällt bald auf, wie sehr sich die
Diskussion auf die verschiedenen Methoden und deren
Funktionieren beschränkt und wie wenig bisher über die
Theorie bzw. Philosophie der Medizin gesprochen wird.
Zwar lebt die Medizin im hohen Maße vom konkreten,prak-
tischen Handeln, doch in jeder Handlung drückt sich – be-
wußt oder unbewußt – die dahinterliegende Philosophie aus.
Die moderne Medizin scheitert gerade nicht an den Mög-
lichkeiten ihres Handelns, sondern sie scheitert an dem
Weltbild, auf das sie – oft stillschweigend und unreflektiert –
ihr Handeln aufgebaut hat. Die Medizin scheitert an ihrer
Philosophie – oder genauer formuliert – am Fehlen einer
Philosophie. Medizinisches Handeln orientierte sich bisher
nur an der Funktionalität und Wirksamkeit; das Fehlen aller
inhaltlichen Aspekte bringt ihr schließlich die Kritik ein,
»unmenschlich« zu sein. Zwar äußert sich diese Unmensch-
lichkeit in vielen konkreten, äußerlichen Situationen, aber
das Problem ist nicht durch weitere funktionale Verände-
rungen dieser Situation lösbar. Viele Symptome zeigen, daß
die Medizin krank ist. Genausowenig wie jeder andere Pati-
ent läßt sich auch der »Patient Medizin« nicht durch das
Herumdoktern an den Symptomen heilen. Doch die meisten
Kritiker der Schulmedizin und Verfechter alternativer Heil-

14



weisen übernehmen mit absoluter Selbstverständlichkeit
das Weltbild und die Zielsetzung der Schulmedizin und set-
zen ihre ganze Energie lediglich auf die Veränderung der
Formen (Methoden).

In diesem Buch wollen wir uns neu mit dem Problem
von Krankheit und Heilung auseinandersetzen. Dabei über-
nehmen wir keineswegs die gewohnten, überkommenen und
von allen für so unumstößlich gehaltenen Grundwerte die-
ses Bereiches. Diese Haltung macht allerdings unser Vor-
haben schwer und gefährlich, denn wir kommen dabei nicht
umhin, auch kollektiv tabuisierte Bereiche schonungslos
zu hinterfragen. Wir sind uns darüber klar, daß wir hiermit
einen Schritt tun, der bestimmt nicht der nächste ist, den die
Medizin in ihrer Entwicklung tun wird. Wir überspringen
mit dieser Betrachtung eine Anzahl von Schritten, die nun
auf die Medizin warten und deren tiefes Verständnis wohl
erst die Voraussetzungen liefert, das in diesem Buch vorlie-
gende Konzept inhaltlich nachzuvollziehen. Deshalb zielen
wir mit dieser Darstellung nicht auf die kollektive Entwick-
lung der Medizin, sondern wenden uns an jene Individuen,
deren persönliche Einsichtsmöglichkeit der (etwas trägen)
kollektiven Entwicklung ein wenig vorauseilt.

Funktionale Abläufe besitzen in sich selbst niemals Sinn-
haftigkeit. Der Sinn eines Ereignisses ergibt sich erst aus
der Deutung, die uns die Be-deutung erfahrbar werden läßt.
So ist z. B. das Steigen einer Quecksilbersäule in einem Glas-
rohr, isoliert betrachtet, absolut sinnlos; erst wenn wir die-
ses Geschehen als Ausdruck einer Temperaturveränderung
deuten, wird der Vorgang bedeutungsvoll. Wenn Menschen
aufhören, die Ereignisse in dieser Welt und ihren eigenen
Schicksalslauf zu deuten, sinkt ihr Dasein in die Bedeutungs-
losigkeit und Sinnlosigkeit. Um etwas deuten zu können,
braucht man einen Bezugsrahmen, der außerhalb jener
Ebene ist, innerhalb der das zu Deutende sich manifestiert.
So werden die Abläufe dieser materiellen und formalen
Welt erst deutbar, wenn man ein metaphysisches Bezugssy-

15



stem heranzieht. Erst wenn die sichtbare Welt der Formen
»zum Gleichnis wird« (Goethe), wird sie für den Menschen
bedeutungsvoll und sinnvoll. So wie Buchstabe und Zahl
formale Träger einer dahinterliegenden Idee sind, so ist al-
les Sichtbare, alles Konkrete und Funktionale lediglich Aus-
druck einer Idee und somit Mittler zum Unsichtbaren. Ver-
kürzt können wir diese beiden Bereiche auch Form und
Inhalt nennen. In der Form drückt sich der Inhalt aus,
und dadurch werden die Formen be-deutungs-voll. Schrift-
zeichen, die keine Ideen und keine Bedeutung vermitteln,
bleiben für uns sinnlos und leer. Daran könnte auch die
exakteste Analyse der Zeichen nichts ändern. Deutlich und
jedem verständlich ist dieser Zusammenhang auch in der
Kunst. Der Wert eines Gemäldes gründet nicht in der Qua-
lität der Leinwand und der Farben, sondern die materiellen
Bestandteile des Bildes sind lediglich Träger und Vermittler
einer Idee eines inneren Bildes des Künstlers. Leinwand und
Farbe ermöglichen dabei die Sichtbarwerdung des sonst Un-
sichtbaren und sind so physischer Ausdruck eines metaphy-
sischen Inhaltes.

Diese einfachen Beispiele waren der Versuch, eine Ver-
ständnisbrücke zu der Methode dieses Buches zu schlagen,
die Themen Krankheit und Heilung deutend zu betrachten.
Damit verlassen wir eindeutig und absichtlich das Gelände
der »wissenschaftlichen Medizin«. Wir erheben keinen An-
spruch auf »Wissenschaftlichkeit«, da unser Ausgangspunkt
ein ganz anderer ist – woraus auch folgt, daß wissenschaft-
liche Argumentation oder Kritik unsere Betrachtungsweise
niemals treffen kann. Wir verlassen deshalb absichtlich den
wissenschaftlichen Rahmen, da dieser sich ja gerade auf die
funktionale Ebene beschränkt und somit gleichzeitig ver-
hindert, Bedeutung und Sinnhaftigkeit transparent werden
zu lassen. Ein solches- Vorgehen wendet sich nicht an einge-
fleischte Rationalisten und Materialisten, sondern an Men-
schen, die bereit sind, die verschlungenen und keinesfalls
immer logischen Pfade menschlichen Bewußtseins zu ver-

16



folgen. Gute Hilfsmittel auf einer solchen Reise durch die
menschliche Seele sind bildhaftes Denken, Phantasie, Asso-
ziation, Ironie und ein Ohr für die Hintergründe der Spra-
che. Nicht zuletzt erfordert unser Weg die Fähigkeit, Parado-
xien und Ambivalenz ertragen zu können, ohne sofort durch
Vernichtung des einen Poles Eindeutigkeit erzwingen zu
müssen.

In der Medizin wie auch im Volksmund spricht man von
den verschiedensten Krankheiten. Diese sprachliche Schlam-
perei zeigt sehr deutlich das verbreitete Mißverständnis, dem
der Begriff Krankheit unterliegt. Krankheit ist ein Wort, das
man eigentlich nur im Singular verwenden kann – der Plural
Krankheiten ist genauso sinnlos wie der Plural von Gesund-
heit: Gesundheiten. Krankheit und Gesundheit sind singuläre
Begriffe, da sie sich auf eine Zustandsform des Menschen be-
ziehen und nicht,wie im heutigen Sprachgebrauch üblich,auf
Organe oder Körperteile. Der Körper ist niemals krank oder
gesund, da in ihm lediglich die Informationen des Bewußt-
seins zum Ausdruck kommen. Der Körper tut nichts aus sich
selbst heraus, wovon sich jeder durch die Betrachtung einer
Leiche selbst überzeugen kann. Der Körper eines lebenden
Menschen verdankt seine Funktion ja gerade jenen beiden
immateriellen Instanzen, die wir meist Bewußtsein (Seele)
und Leben (Geist) nennen. Das Bewußtsein stellt dabei die
Information dar, die sich im Körper manifestiert und in die
Sichtbarkeit transponiert wird. Bewußtsein verhält sich zum
Körper wie ein Radioprogramm zum Empfänger. Da das
Bewußtsein eine nichtmaterielle, eigenständige Qualität dar-
stellt, ist es natürlich weder ein Produkt des Körpers, noch
von dessen Existenz abhängig.

Was immer im Körper eines Lebewesens geschieht, ist
Ausdruck einer entsprechenden Information bzw. Verdich-
tung eines entsprechenden Bildes (Bild heißt griechisch
eidolon und entspricht damit auch dem Begriff der »Idee«).
Wenn Puls und Herz einem bestimmten Rhythmus fol-
gen, die Körpertemperatur eine konstante Wärme einhält,

17



die Drüsen Hormone ausschütten oder Antigene gebil-
det werden, so sind diese Funktionen nicht aus der Materie
selbst heraus zu erklären, sondern sämtlich abhängig von
einer entsprechenden Information, deren Ausgangspunkt
das Bewußtsein ist. Wenn die verschiedenartigen körperli-
chen Funktionen in einer bestimmten Weise zusammenspie-
len, entsteht ein Muster, das wir als harmonisch empfinden
und deshalb Gesundheit nennen. Entgleist eine Funktion, so
gefährdet sie mehr oder weniger die gesamte Harmonie, und
wir sprechen von Krankheit.

Krankheit bedeutet also ein Verlassen einer Harmonie
bzw., die In-Frage-Stellung einer bisher ausbalancierten
Ordnung (wir werden später sehen, daß, unter einem ande-
ren Gesichtswinkel betrachtet, Krankheit eigentlich die
Herstellung eines Gleichgewichts ist). Die Störung der Har-
monie findet aber im Bewußtsein auf der Ebene der Infor-
mation statt und zeigt sich lediglich im Körper. Der Körper
ist somit die Darstellungs- oder Verwirklichungsebene des
Bewußtseins und damit auch aller Prozesse und Verände-
rungen, die im Bewußtsein ablaufen. So, wie die gesamte
materielle Welt nur die Bühne ist, auf der das Spiel der Ur-
bilder Gestalt annimmt und so zum Gleichnis wird, so ist
analog auch der materielle Körper die Bühne, auf der die
Bilder des Bewußtseins zumAusdruck drängen.Gerät daher
ein Mensch in seinem Bewußtsein ins Ungleichgewicht, so
wird dies in seinem Körper als Symptom sichtbar und erleb-
bar. Deshalb ist es irreführend, zu behaupten, der Körper
wäre krank – krank kann immer nur der Mensch sein –, doch
dieses Kranksein zeigt sich im Körper als Symptom. (Bei der
Aufführung einer Tragödie ist nicht die Bühne tragisch, son-
dern das Stück!)

Symptome gibt es viele – doch sie alle sind Ausdruck des
einen und immer gleichen Geschehens, das wir Krankheit
nennen und das sich immer im Bewußtsein eines Menschen
ereignet. So wie der Körper ohne Bewußtsein nicht leben
kann, kann er ohne Bewußtsein auch nicht »krank« werden.

18



An dieser Stelle dürfte auch verständlich werden, daß wir
die heute übliche Einteilung in somatische, psychosoma-
tische, psychische und geistige Krankheiten nicht überneh-
men. Ein solches Konzept ist eher geeignet, das Verstehen
von Krankheit zu verhindern, als es zu erleichtern.

Unsere Betrachtungsweise entspricht in etwa dem psy-
chosomatischen Modell, jedoch mit dem Unterschied, daß
wir diese Sicht auf alle Symptome anwenden und keine Aus-
nahmen zulassen. Die Unterscheidung »somatisch«/»psy-
chisch« kann man bestenfalls auf die Ebene beziehen, auf
der sich ein Symptom manifestiert – ist aber unbrauch-
bar, um Krankheit zu lokalisieren. Der altertümliche Begriff
der Geisteskrankheiten ist vollends irreführend, da der Geist
niemals erkranken kann – vielmehr handelt es sich bei die-
ser Gruppe ausschließlich um Symptome, die sich auf der
psychischen Ebene, also im Bewußtsein eines Menschen ma-
nifestieren.

So werden wir hier versuchen, ein einheitliches Bild der
Krankheit zu entwickeln, das die Unterscheidung »soma-
tisch«/»psychisch« bestenfalls auf die dominante Ausdrucks-
ebene des Symptoms bezieht.

Mit der begrifflichen Unterscheidung zwischen Krank-
heit (Bewußtseinsebene) und Symptom (Körperebene) ver-
lagert sich unsere Betrachtung von Krankheit zwangsläufig
weg von der uns geläufigen Analyse des Körpergeschehens
hin zu einer heute in diesem Zusammenhang noch kei-
neswegs geläufigen oder gewohnten Betrachtung der psy-
chischen Ebene. Wir handeln somit wie ein Kritiker, der ein
schlechtes Theaterstück nicht durch Analyse und Verände-
rung der Kulissen, der Requisiten und der Schauspieler zu
verbessern versucht, sondern gleich das Stück selbst be-
trachtet.

Manifestiert sich im Körper eines Menschen ein Sym-
ptom, so zieht dies (mehr oder minder) die Aufmerksam-
keit auf sich und unterbricht dadurch oft jäh die bisherige
Kontinuität des Lebensweges. Ein Symptom ist ein Signal,

19



das Aufmerksamkeit, Interesse und Energie auf sich lenkt
und damit den üblichen Gleichlauf in Frage stellt. Ein Sym-
ptom erzwingt von uns Beachtung – ob wir nun wollen oder
nicht: Diese als von außen kommende Unterbrechung emp-
finden wir als Störung und haben deshalb meist nur ein Ziel:
das Störende (die Störung) wieder zum Verschwinden zu
bringen. Der Mensch will sich nicht stören lassen – und da-
mit beginnt der Kampf gegen das Symptom.Auch Kampf ist
Beschäftigung und Hinwendung – und so erreicht das Sym-
ptom immer, daß wir uns mit ihm beschäftigen.

Seit Hippokrates versucht die Schulmedizin, den Kranken
einzureden, daß ein Symptom ein mehr oder minder zufälli-
ges Ereignis sei, dessen Ursache in funktionalen Abläufen zu
suchen sei, die zu erforschen man sehr bemüht ist. Die Schul-
medizin vermeidet es sorgfältig, das Symptom zu deuten, und
verbannt somit Symptom wie Krankheit in die Bedeutungs-
losigkeit. Doch damit verliert das Signal seine eigentliche
Funktion – aus den Symptomen wurden Signale ohne Be-
deutung.

Benutzen wir zur Verdeutlichung einen Vergleich: Ein
Auto besitzt verschiedene Kontrollampen am Armaturen-
brett, die nur dann aufleuchten, wenn irgendeine wichtige
Funktion des Autos nicht mehr gesetzmäßig funktioniert.
Leuchtet nun im konkreten Fall während einer Fahrt ein
solches Lämpchen auf, so sind wir hierüber keineswegs er-
freut.Wir fühlen uns von diesem Signal aufgefordert, unsere
Fahrt abzubrechen. Trotz unserer verständlichen Beunruhi-
gung wäre es aber dumm, auf das Lämpchen böse zu sein;
schließlich informiert es uns über einen Vorgang, den wir
sonst gar nicht so schnell wahrgenommen hätten, da er für
uns in einem »unsichtbaren« Bereich liegt. So nehmen wir
nun das Aufleuchten des Lämpchens als Anstoß, einen Au-
tomechaniker zu rufen mit dem Ziel, daß nach dessen Inter-
vention das Lämpchen nicht mehr leuchtet und wir ruhig
weiterfahren können. Doch wir wären sehr erbost, würde
der Mechaniker dieses Ziel verwirklichen, indem er lediglich

20



die Birne des Lämpchens entfernt. Zwar brennt das Lämp-
chen nun nicht mehr – und das wollten wir eigentlich auch –,
aber der Weg, der zu diesem Ergebnis führte, ist uns zu vor-
dergründig. Wir halten es für sinnvoller, das Leuchten des
Lämpchens überflüssig zu machen, anstatt es an seinem
Leuchten zu hindern. Dazu allerdings müßte man den Blick
vom Lämpchen lösen und auf dahinterliegende Bereiche
richten, um herausfinden zu können, was eigentlich nicht in
Ordnung ist. Das Lämpchen wollte durch sein Leuchten ja
lediglich hinweisen und uns zum Fragen veranlassen.

Was in diesem Beispiel das Kontrollämpchen war, ist bei
unserem Thema das Symptom. Was immer sich in unserem
Körper als Symptom manifestiert, ist sichtbarer Ausdruck
eines unsichtbaren Prozesses und möchte durch seine Si-
gnalfunktion unseren bisherigen Weg unterbrechen, darauf
hinweisen, daß etwas nicht in Ordnung ist, und uns zum
Hinterfragen veranlassen. Auch hier ist es dumm, auf das
Symptom böse zu sein, und geradezu absurd, das Symptom
ausschalten zu wollen, indem man seine Manifestation un-
möglich macht. Das Symptom darf nicht verhindert, sondern
muß überflüssig gemacht werden. Dazu muß man allerdings
auch hier seinen Blick vom Symptom abwenden und tie-
fer blicken, will man verstehen lernen, auf was das Symptom
hinweisen will.

Doch in der Unfähigkeit zu diesem Schritt liegt das Pro-
blem der Schulmedizin – sie ist zu sehr von den Symptomen
fasziniert. Deshalb setzt sie ja Symptom und Krankheit
gleich, d. h., sie kann Form und Inhalt nicht trennen.

So behandelt man mit viel Aufwand und technischem
Können Organe und Körperteile – doch nie den Menschen,
der krank ist. Man jagt dem Ziele nach, irgendwann einmal
alle Symptome am Auftreten hindern zu können, ohne die-
ses Konzept nach Möglichkeit und Sinnhaftigkeit zu hin-
terfragen. Es ist erstaunlich, wie wenig die Realität in der
Lage ist, die euphorische Jagd nach diesem Ziel zu ernüch-
tern. Schließlich hat die Zahl der Kranken seit dem Auf-

21



kommen der sogenannten modernen, wissenschaftlichen
Medizin nicht einmal um einen Bruchteil eines einzigen
Prozentes abgenommen. Es gibt seit eh und je gleich viel
Kranke – nur die Symptome haben sich gewandelt. Diese
ernüchternde Tatsache versucht man durch Statistiken zu
vernebeln, die sich nur auf bestimmte Symptomgruppen be-
ziehen. So verkündet man beispielsweise stolz den Sieg über
die Infektionskrankheiten, ohne gleichzeitig zu erwähnen,
welche Symptome in diesem Zeitraum an Bedeutung und
Häufigkeit zugenommen haben.

Ehrlich wird eine Betrachtung erst, wenn man statt Sym-
ptomen das »Kranksein an sich« betrachtet – und das hat
bisher nicht abgenommen und wird mit Sicherheit auch in
Zukunft nicht abnehmen. Kranksein wurzelt ebenso tief
wie der Tod im menschlichen Sein und läßt sich nicht mit
ein paar harmlosen, funktionalen Tricks aus der Welt schaf-
fen. Würde man Krankheit und Tod in ihrer Größe und
Würde begreifen, so könnte man auch vor diesem Hinter-
grund sehen, wie lächerlich unsere hybriden Bemühungen
sind, sie mit unseren Kräften zu bekämpfen. Vor einer sol-
chen Desillusionierung kann man sich natürlich schützen, in-
dem man Krankheit und Tod zu einer bloßen Funktion her-
abargumentiert, damit man weiterhin an die eigene Größe
und Vollmacht glauben kann.

Fassen wir noch einmal zusammen: Krankheit ist ein Zu-
stand des Menschen, der darauf hinweist, daß der Mensch in
seinem Bewußtsein nicht mehr in Ordnung bzw. in Harmo-
nie ist. Dieser Verlust eines inneren Gleichgewichts mani-
festiert sich im Körper als Symptom. Das Symptom ist somit
Signal und Informationsträger, denn es unterbricht durch
sein Auftreten den bisherigen Fluß unseres Lebens und
zwingt uns, dem Symptom Beachtung zu schenken. Das
Symptom signalisiert uns, daß wir als Mensch, als Seelen-
wesen krank sind, d. h. aus dem Gleichgewicht der innersee-
lischen Kräfte geraten sind. Das Symptom informiert uns
darüber, daß uns etwas fehlt. »Was fehlt Ihnen?« fragte man

22



früher einen Kranken – doch dieser antwortete immer mit
dem, was er hatte: »Ich habe Schmerzen.« Heute ist man
dazu übergegangen, gleich zu fragen: »Was haben Sie?«
Diese beiden polaren Fragestellungen »Was fehlt Ihnen?«
und »Was haben Sie?« sind bei näherer Betrachtung sehr
aufschlußreich. Beide treffen für einen Kranken zu. Einem
Kranken fehlt immer etwas, und zwar in seinem Bewußt-
sein – würde ihm nichts fehlen, wäre er ja heil d. h. ganz und
vollkommen. Wenn ihm jedoch etwas zum Heil fehlt, dann
ist er un-heil, krank. Dieses Kranksein zeigt sich im Körper
als Symptom, das man hat. So ist das, was man hat,Ausdruck
dafür, daß etwas fehlt. Es fehlt an Bewußtheit, dafür hat man
ein Symptom.

Hat ein Mensch einmal den Unterschied zwischen Krank-
heit und Symptom begriffen, so ändert sich schlagartig seine
Grundhaltung und sein Umgang mit Krankheit. Er betrach-
tet nicht länger das Symptom als seinen großen Feind, des-
sen Bekämpfung und Vernichtung sein höchstes Ziel ist,
sondern entdeckt im Symptom einen Partner, der ihm helfen
kann, das ihm Fehlende zu finden und so das eigentliche
Kranksein zu überwinden. Jetzt wird das Symptom zu einer
Art Lehrer, der hilft, uns um unsere eigene Entwicklung und
Bewußtwerdung zu kümmern,und der auch viel Strenge und
Härte zeigen kann, wenn wir dieses, unser oberstes Gesetz
mißachten. Krankheit kennt nur ein Ziel: uns heil werden zu
lassen.

Das Symptom kann uns sagen, was uns auf diesem Weg
noch fehlt – doch das setzt voraus, daß wir die Sprache der
Symptome verstehen. Die Sprache der Symptome wieder
zu erlernen, ist Aufgabe dieses Buches. Wir sagen wieder zu
erlernen, da diese Sprache seit alters existiert und deshalb
nicht erfunden, sondern lediglich wieder ge-funden wer-
den muß. Unsere ganze Sprache ist psychosomatisch, das
meint, sie weiß um die Zusammenhänge zwischen Körper
und Psyche. Lernen wir wieder, in diese Doppelbödigkeit un-
serer Sprache hineinzulauschen, dann werden wir sehr bald

23



unsere Symptome reden hören und auch verstehen kön-
nen. Unsere Symptome haben uns mehr und Wichtigeres zu
sagen als unsere Mitmenschen, denn sie sind intimere Part-
ner, gehören ganz uns und sind die einzigen, die uns wirklich
kennen.

Dadurch entsteht allerdings eine Ehrlichkeit, die nicht
ganz leicht zu ertragen ist. Unser bester Freund würde es
niemals wagen, uns unsere Wahrheit so ungeschminkt und
ehrlich ins Gesicht zu sagen, wie dies die Symptome immer
tun. Kein Wunder also, daß wir die Sprache der Symptome
verlernt haben – denn unehrlich lebt es sich immer ange-
nehmer! Doch durch das bloße Weg-hören und Nicht-Ver-
stehen verschwinden die Symptome nicht. Wir beschäftigen
uns mit ihnen auf irgendeine Weise immer.Wagen wir es, auf
sie zu hören und mit ihnen in Kommunikation zu gehen, so
werden sie zu einem unbestechlichen Lehrer auf dem Weg
zur wahren Heilung. Indem sie uns sagen, was uns eigentlich
fehlt, indem sie uns mit dem Thema bekanntmachen, das wir
noch bewußt integrieren müssen, geben sie uns die Chance,
durch Lernprozesse und Bewußtwerdung die Symptome in
sich selbst überflüssig zu machen.

Hier liegt der Unterschied zwischen Krankheit bekämp-
fen und Krankheit transmutieren. Heilung entsteht aus-
schließlich aus einer transmutierten Krankheit und niemals
aus einem besiegten Symptom, denn Heilung setzt bereits
vom sprachlichen Verständnis voraus, daß der Mensch hei-
ler, das meint, ganzer, vollkommener geworden ist (die nicht
erlaubte Steigerung von ganz meint hier so viel wie der
Ganzheit näher gekommen – das Wort heil läßt eine Steige-
rung genausowenig zu). Heilung meint immer eine Annähe-
rung ans Heil, an jene Ganzheit des Bewußtseins, die man
auch Erleuchtung nennt. Heilung geschieht durch Angliede-
rung des Fehlenden und ist somit ohne eine Bewußtseins-
erweiterung nicht möglich. Krankheit und Heilung sind
Begriffspaare, die sich nur auf das Bewußtsein beziehen und
auf den Körper nicht anwendbar sind – ein Körper kann

24



weder krank noch heil sein. In ihm können sich nur die ent-
sprechenden Bewußtseinszustände widerspiegeln.

Allein an diesem Punkt kann eine eventuelle Kritik an der
Schulmedizin ansetzen. Sie spricht von Heilung, ohne jener
Ebene, auf der allein Heilung möglich ist, Beachtung zu
schenken. Es ist nicht unsere Absicht, das Handeln der Me-
dizin selbst zu kritisieren, solange sie damit keinen Heilungs-
anspruch verbindet. Medizinisches Handeln beschränkt sich
auf rein funktionale Maßnahmen, und als solche sind sie
weder gut noch schlecht, sondern mögliche Interventionen
auf der materiellen Ebene. Auf dieser Ebene ist die Medizin
teilweise ja erstaunlich gut; ihre Methoden in Bausch und Bo-
gen zu verteufeln, ist ein Schritt, den man bestenfalls für sich
selbst, niemals aber für andere machen kann. Dahinter steht
nämlich das Problem, wie weit man bereit ist zu versuchen,
durch funktionale Maßnahmen die Welt zu verändern, oder
ob man ein solches Vorgehen als Illusion für sich entlarvt hat.
Wer das Spiel durchschaut hat, braucht es nicht unbedingt
mehr mitzuspielen (…wogegen jedoch auch nichts spricht!),
hat aber kein Recht, es deswegen, weil er es eventuell selbst
nicht mehr braucht, anderen zu entziehen – denn auch die
Auseinandersetzung mit einer Illusion bringt letztlich weiter!

Es geht uns also weniger darum, was man tut, als um die
Bewußtheit über das, was man tut. Wer unseren Standpunkt
bisher verstanden hat, wird an dieser Stelle bemerken, daß
sich unsere Kritik natürlich genauso auf die Naturheilkunde
bezieht wie auf die Schulmedizin, denn auch die Naturheil-
kunde versucht, über funktionale Maßnahmen »Heilung«
herbeizuführen, versucht, Krankheit zu verhindern, und re-
det einem gesunden Leben das Wort. Die Philosophie ist hier
die gleiche wie in der Schulmedizin, lediglich die Methoden
sind etwas ungiftiger und natürlicher. (Eine Ausnahme bildet
die Homöopathie, die ja weder zur Schulmedizin noch zur
Naturheilkunde gehört.)

Der Weg des Menschen ist der Weg aus dem Unheil zum
Heil – aus der Krankheit zur Heilung und Heiligung. Krank-

25



heit ist nicht eine versehentliche – und daher unliebsame
Störung – auf dem Weg, sondern Krankheit ist selbst der
Weg, auf dem der Mensch dem Heil entgegenwandert. Je
bewußter wir den Weg betrachten, um so besser kann er
seinen Zweck erfüllen. Unsere Absicht ist nicht, Krankheit
zu bekämpfen, sondern sie zu benützen; um das allerdings
tun zu können, müssen wir noch etwas weiter ausholen.

26



2.
Polarität und Einheit

Jesus sagte zu ihnen:
Wenn ihr die zwei zu eins macht und wenn ihr das Innere

wie das Äußere macht und das Äußere wie das Innere und
das Obere wie das Untere und wenn ihr das Männliche und

das Weibliche zu einem Einzigen macht, damit das
Männliche nicht männlich und das Weibliche nicht

weiblich ist, wenn ihr Augen anstelle eines Auges macht
und eine Hand anstelle einer Hand und einen Fuß anstelle
eines Fußes, ein Bild anstelle eines Bildes, dann werdet ihr

ins Reich eingehen.

Thomas-Evangelium Log. 22



Wir fühlen uns gezwungen, auch in diesem Buch ein
Thema wieder aufzugreifen, das bereits in »Schicksal

als Chance« behandelt wurde – das Problem der Polarität.
Auf der einen Seite möchten wir langweilige Wiederholun-
gen vermeiden, auf der anderen Seite ist das Verständnis der
Polarität unabdingbare Voraussetzung für alle weiteren Ge-
dankengänge. Letztlich kann man wohl die Beschäftigung
mit der Polarität schwer übertreiben, stellt sie doch das zen-
trale Problem unseres Daseins dar.

Indem der Mensch Ich sagt, grenzt er sich bereits ab von
alldem, was er als Nicht-Ich, als Du empfindet – und mit die-
sem Schritt ist der Mensch ein Gefangener der Polarität.
Sein Ich bindet ihn nun an die Welt der Gegensätze, die sich
nicht nur in Ich und Du, sondern auch in innen und außen,
Frau und Mann, gut und böse, richtig und falsch usw. auf-
spaltet. Das Ego des Menschen macht es ihm unmöglich, in
irgendeiner Form Einheit oder Ganzheit wahrzunehmen, zu
erkennen oder auch nur sich vorzustellen. Das Bewußtsein
zerspaltet und zerlegt alles in Gegensatzpaare, die wir, wenn
sie uns herausfordern, als Konflikt erleben. Sie zwingen uns,
zu unterscheiden und dann eine Entscheidung zu treffen.
Unser Verstand tut nichts anderes als ständig die Wirklich-
keit in immer kleinere Stücke zu zerlegen (Analyse) und
zwischen den Stücken zu unterscheiden (Unterscheidungs-
vermögen). So sagt man dann Ja zum einen und gleichzeitig
Nein zu seinem Gegenstück – denn »Gegensätze schließen
sich ja bekanntlich aus«. Doch mit jedem Nein, mit jedem
Ausschluß zementieren wir unser Un-heil-sein, denn um heil
zu sein, dürfte uns ja nichts mehr fehlen.Vielleicht wird hier
bereits spürbar, wie eng das Thema Krankheit–Heilung mit
der Polarität verbunden ist – man kann noch deutlicher for-

28



mulieren: Krankheit ist Polarität, Heilung ist Überwindung
von Polarität.

Hinter der Polarität, die wir als Mensch vorfinden, steht
Einheit, jenes alles umfassende Eine, in dem die Gegensätze
noch ununterschieden ruhen. Man nennt diesen Seinsbe-
reich auch das All, das per definitionem alles umschließt,
weshalb es nichts außerhalb dieser Einheit,diesesAlls geben
kann. In der Einheit gibt es weder Veränderung, noch Wand-
lung oder Entwicklung, denn die Einheit unterliegt nicht der
Zeit noch dem Raum. Die All-Einheit ist in ewiger Ruhe; sie
ist reines Sein, ohne Form und ohne Aktivität. Es sollte auf-
fallen, daß alle Aussagen über die Einheit negativ formuliert
werden müssen, d. h. lediglich etwas verneinen: ohne Zeit,
ohne Raum, ohne Veränderung, ohne Grenze.

Jede positive Aussage stammt aus unserer gespaltenen
Welt und ist deshalb auf die Einheit nicht anwendbar. Aus
dem Blickwinkel unseres polaren Bewußtseins erscheint
deshalb die Einheit als Nichts. Diese Formulierung ist rich-
tig, doch erzeugt sie bei uns Menschen häufig falsche As-
soziationen. Besonders westliche Menschen reagieren mei-
stens mit Enttäuschung, wenn sie beispielsweise erfahren,
daß der in der buddhistischen Philosophie angestrebte Be-
wußtseinszustand des »Nirwana« so viel wie Nichts (wört-
lich: verlöschen) bedeutet. Das Ego des Menschen möchte
immer etwas haben, was außerhalb von ihm liegt, und be-
greift höchst ungern, daß es lediglich verlöschen muß, um
eins mit allem zu sein. In der Einheit fällt Alles und Nichts
in eins zusammen. Das Nichts verzichtet auf jegliche Mani-
festation und Abgrenzung und entgeht damit der Polarität.
Der Urgrund allen Seins ist das Nichts (das ain Soph der
Kabbalisten, das Tao der Chinesen, das Neti-Neti der Inder).
Es ist das einzige, was wirklich existiert, ohn’ Anfang und
ohn’ Ende, von Ewigkeit zu Ewigkeit.

Auf diese Einheit können wir hinweisen, aber wir können
sie uns nicht vorstellen. Die Einheit ist die Polarität zur Po-
larität und daher gedanklich zwingend – ja, sie ist sogar bis

29



zu einem gewissen Grade für den Menschen erfahrbar und
erlebbar, wenn er durch bestimmte Übungen oder Meditati-
onstechniken die Fähigkeit entwickelt, wenigstens kurzfri-
stig die Polarität seines Bewußtseins zu einen. Doch immer
entzieht sie sich einer sprachlichen Beschreibung oder ge-
danklichen Analyse, denn unser Denken braucht ja gerade
als Voraussetzung die Polarität. Erkenntnis ist ohne Pola-
rität, ohne die Spaltung in Subjekt und Objekt, in Erken-
nenden und Erkanntes nicht möglich. In der Einheit gibt es
keine Erkenntnis, nur Sein. In der Einheit hört alle Sehn-
sucht, alles Wollen und Streben, alle Bewegung auf – denn es
gibt kein Außen mehr, nach dem man sich sehnen könnte. Es
ist die alte Paradoxie, daß man nur im Nichts die Fülle fin-
den kann.

Wenden wir uns wieder dem Bereich zu, der für uns mit
Sicherheit direkt erfahrbar ist. Wir alle besitzen ein polares
Bewußtsein, das dafür sorgt, daß uns die Welt polar er-
scheint. Es ist wichtig, sich einzugestehen, daß nicht die Welt
polar ist, sondern unser Bewußtsein, durch welches wir die
Welt erfahren. Betrachten wir die Gesetze der Polarität an
einem konkreten Beispiel wie dem Atem, der dem Men-
schen die Grunderfahrung der Polarität vermittelt.Einatem-
strom und Ausatemstrom wechseln sich ständig ab und bil-
den so einen Rhythmus.Rhythmus ist aber nichts anderes als
der ständige Wechsel zweier Pole. Rhythmus ist das Grund-
muster allen Lebens. Das gleiche meint die Physik mit der
Aussage, daß sich alle Erscheinungen auf Schwingungen
reduzieren lassen. Zerstört man Rhythmus, zerstört man
Leben, denn Leben ist Rhythmus.Wer sich weigert, auszuat-
men, kann auch nicht mehr einatmen. Daran sehen wir, daß
der Einatemstrom vom Ausatemstrom lebt und ohne seinen
Gegenpol nicht existenzfähig ist. Ein Pol lebt vom anderen
Pol. Nehmen wir einen Pol weg, verschwindet auch der
andere. So entsteht Elektrizität aus der Spannung zwischen
zwei Polen – nehmen wir einen Pol weg, verschwindet die
Elektrizität ganz.

30



Oben steht ein altbekanntes Vexierbild, an dem jeder selbst
gut das Problem der Polarität nachempfinden kann. Die Po-
larität lautet hier: Vordergrund/Hintergrund, oder konkret:
Gesichter/Vase. Welche Gestalt ich von den beiden Mög-
lichkeiten wahrnehme, ist davon abhängig, ob ich die weiße
oder die schwarze Fläche zum Hintergrund mache. Inter-
pretiere ich die schwarze Fläche als Hintergrund, wird die
weiße Fläche Vordergrund, und ich sehe eine Vase. Diese
Wahrnehmung kippt, wenn ich die weiße Fläche zum Hin-
tergrund mache, denn dann sehe ich die schwarze Fläche als

31



Vordergrund, und es zeigen sich zwei Gesichter im Profil.
Uns kommt es bei diesem optischen Spiel auf die genaue
Beobachtung dessen an, was in uns geschieht, wenn man
wechselweise die Wahrnehmung kippen läßt. Die beiden
Bildelemente Vase/Gesichter sind gleichzeitig im Bild ver-
eint vorhanden, zwingen aber den Betrachter zu einer Ent-
scheidung im Sinne des »Entweder«/»Oder«. Entweder wir
sehen die Vase oder wir sehen die Gesichter. Wir können
die beiden Aspekte dieses Bildes bestenfalls nacheinander
wahrnehmen, aber es ist sehr schwierig, gleichzeitig beides
gleichrangig wahrzunehmen.

Dieses optische Spiel ist eine gute Brücke zum Ver-
ständnis der Polarität. In diesem Bild ist der schwarze Pol
abhängig vom weißen Pol und umgekehrt. Nimmt man dem
Bild einen Pol weg (egal, ob schwarz oder weiß), so ver-
schwindet das gesamte Bild mit beiden Aspekten. Auch
hier lebt das Schwarz vom Weiß bzw. der Vordergrund vom
Hintergrund, wie das Einatmen vom Ausatmen oder der
Pluspol des Stromes vom Minuspol. Diese hohe Abhän-
gigkeit zweier Gegensätze voneinander zeigt uns, daß hin-
ter jeder Polarität offensichtlich eine Einheit steht, die wir
Menschen mit unserem Bewußtsein nur nicht als Einheit
in ihrer Gleichzeitigkeit erkennen und wahrnehmen kön-
nen. So sind wir gezwungen, jede Wirklichkeitseinheit in
zwei Pole zu zerlegen und diese nacheinander zu betrach-
ten.

Dies ist übrigens die Geburtsstätte der Zeit, jener Täu-
scherin, die ihre Existenz ebenfalls nur der Polarität unseres
Bewußtseins verdankt. Polaritäten entpuppen sich somit
lediglich als zwei Aspekte ein und derselben Wirklichkeits-
einheit, die wir nur nacheinander betrachten können. So
ist es von unserem Standpunkt abhängig, welche der bei-
den Seiten der Medaille wir jeweils zu sehen bekommen.
Polaritäten erscheinen nur dem oberflächlichen Betrach-
ter als Gegensätze, die sich gegenseitig ausschließen – bei
näherem Hinsehen zeigt sich, daß die Polaritäten zusam-

32



men eine Einheit bilden und in ihrer Existenz voneinan-
der abhängig sind. Die Wissenschaft machte diese funda-
mentale Erfahrung erstmals bei der Erforschung des Lich-
tes.

Es gab zwei widerstreitende Meinungen über die Natur
der Lichtstrahlen: Die eine formulierte die Wellentheorie,
die andere die Korpuskeltheorie – beide Theorien schließen
anscheinend einander aus. Wenn das Licht aus Wellen be-
steht, besteht es nicht aus Teilchen und umgekehrt – entwe-
der–oder. In der Zwischenzeit weiß man, daß dieses »Ent-
weder«/»Oder« eine falsche Fragestellung war. Das Licht ist
sowohl Welle als auch Korpuskel. Diesen Satz möchte ich so-
gar nochmals umpolen: Das Licht ist weder Welle noch Kor-
puskel. Licht ist in seiner Einheit: Licht – und als solches
für das polare menschliche Bewußtsein nicht erfahrbar. Die-
ses Licht offenbart sich lediglich dem Betrachter, abhängig
davon, von welcher Seite er sich ihm nähert, einmal als
Welle, das andere Mal als Teilchen.

Polarität ist wie eine Tür, die auf der einen Seite die Auf-
schrift Eingang und auf der anderen Seite die Aufschrift
Ausgang trägt – es ist immer nur die eine Tür, aber, je nach
der Seite, von der wir uns ihr nähern, sehen wir nur einen
Aspekt ihres Seins. Durch diesen Zwang, Einheiten in
Aspekte zerlegen zu müssen, die wir dann nacheinander be-
trachten müssen, entsteht Zeit, denn erst durch die Betrach-
tung mit einem polaren Bewußtsein wandelt sich die Gleich-
zeitigkeit des Seins in ein Nacheinander. So wie hinter der
Polarität die Einheit steht, so steht hinter der Zeit die Ewig-
keit. Bei dem Begriff Ewigkeit sollte man beachten, daß sie
im metaphysischen Sinn Zeitlosigkeit meint und nicht, wie
es die christlicheTheologie mißverstand,ein langes,nicht en-
dendes Zeitkontinuum.

Bei der Betrachtung alter Sprachen kann man eben-
falls sehr gut nachvollziehen, wie unser Bewußtsein und Er-
kenntnisdrang ursprüngliche Einheiten in Gegensätze auf-
spaltet. Offensichtlich gelang es dem Menschen früherer

33



Kulturen noch besser, hinter den Polaritäten die Einheit zu
sehen, denn in den alten Sprachen besitzen viele Worte noch
die Polarität. Erst in einer weiteren Entwicklung der Spra-
che begann man, meist durch Vokalverschiebung oder Deh-
nung, das ursprünglich ambivalente Wort eindeutig nur
einem Pol zuzuordnen. (Schon Sigmund Freud schenkte die-
sem Phänomen Beachtung in seiner Schrift vom »Gegensinn
der Urworte«!)

So können wir unschwer die gemeinsame Wurzel erken-
nen, die beispielsweise folgende lateinische Worte verbin-
det: clamare = schreien und clam = still oder siccus = trocken
und sucus = der Saft; altus heißt nach wie vor sowohl hoch
als auch tief. Im Griechischen heißt pharmacon sowohl Gift
als auch Heilmittel. Im Deutschen sind die Worte stumm und
Stimme verwandt, und im Englischen sehen wir die ganze
Polarität in dem Wort without, was wörtlich mitohne bedeu-
tet, jedoch nur noch dem einen der beiden Pole – nämlich
ohne – zugeordnet wird. Inhaltlich noch näher an unser
Thema führt uns die sprachliche Verwandtschaft von bös
und baß. Das Wort baß ist althochdeutsch und meint so
viel wie gut.Wir kennen dieses Wort nur noch in den beiden
Verbindungen fürbaß, was fürwahr bedeutet und baß er-
staunt, was man mit sehr erstaunt wiedergeben könnte.
Zum gleichen Wortstamm gehört auch das englische bad –
schlecht, ebenso wie unser deutsches Wort Buße und büßen.
Dieses sprachliche Phänomen, daß ursprünglich für Ge-
genpole, wie z. B. gut und böse nur ein gemeinsames Wort
benützt wurde, zeigt uns anschaulich die Gemeinsamkeit,
die hinter jeder Polarität steht. Gerade die Gleichsetzung
von Gut und Böse wird uns noch eingehend beschäftigen
und kann vielleicht schon hier verdeutlichen, welche unge-
heuren Konsequenzen das Verständnis des Themas »Pola-
rität« hat.

Die Polarität unseres Bewußtseins erleben wir subjek-
tiv in dem Wechsel zweier Bewußtseinszustände, die sich
deutlich voneinander unterscheiden: Wachen und Schlafen.

34



Diese beiden Bewußtseinszustände erleben wir als innere
Entsprechungen der äußeren Tag-Nacht-Polarität in der
Natur. So sprechen wir auch häufig von einem Tages- und
einem Nachtbewußtsein oder von der Tag- und Nachtseite
der Seele. Eng mit dieser Polarität ist auch die Unterschei-
dung in ein Oberbewußtsein und in ein Unbewußtes ver-
bunden. So erleben wir tagsüber jenen Bereich des Bewußt-
seins, in dem wir des Nachts zu Hause sind und aus dem die
Träume aufsteigen, als unbewußt. Das Wort un-bewußt ist
genau betrachtet kein sehr glücklicher Begriff, denn die
Vorsilbe un verneint das folgende bewußt (vgl. un-höflich,
un-schuldig usw.), doch gerade die Verneinung trifft den
Sachverhalt nicht. Unbewußt ist nicht das gleiche wie be-
wußt-los. Im Schlaf befinden wir uns lediglich in einem
anderen Bewußt-sein. Von einem nicht vorhandenen Be-
wußtsein kann überhaupt nicht die Rede sein. Das Unbe-
wußte ist also keine Abwesenheit von Bewußt-sein, sondern
nur eine sehr einseitige Klassifizierung des Tagesbewußt-
seins, das feststellt, daß es da offensichtlich noch etwas
gibt, zu dem es aber keinen Zugriff hat. Doch warum iden-
tifizieren wir uns eigentlich so selbstverständlich mit dem
Tagesbewußtsein?

Seit der Verbreitung der Tiefenpsychologie sind wir es ge-
wohnt, uns unser Bewußtsein als geschichtet vorzustellen
und ein Oberbewußtsein von einem Unter- und Unbewuß-
ten zu unterscheiden.

Diese Gliederung in oben und unten ist zwar nicht
zwingend, entspricht aber einem symbolischen Raumemp-
finden, das den Himmel und das Licht dem oberen, die
Erde und die Finsternis dem unteren Pol des Raumes zu-
ordnet. Wollten wir versuchen, ein solches Bewußtseinsmo-
dell graphisch darzustellen, so könnte man folgende Figur
entwerfen:

35



Der Kreis symbolisiert hierbei das eine allumfassende
Bewußtsein, das grenzenlos und ewig ist. Die Kreisperi-
pherie ist daher auch keine Grenze, sondern lediglich Sym-
bol für das Allumfassende. Der Mensch ist hiervon durch
sein Ich abgegrenzt, wodurch sein subjektives, begrenztes
Oberbewußtsein entsteht. Er hat dadurch keinen Zugang
zum restlichen, d. h. kosmischen Bewußtsein – es ist ihm
un-bewußt (C. G. Jung nennt diese Schicht das »kollek-
tive Unbewußte«). Die Trennlinie zwischen seinem Ich und
dem übrigen »Meer des Bewußtseins« ist jedoch keine ab-
solute – vielmehr könnte man sie als eine Art Membrane
bezeichnen, die nach beiden Seiten hin durchlässig ist. Die-
se Membrane entspricht dem Unterbewußtsein. Es enthält
sowohl Inhalte, die aus dem Oberbewußtsein abgesunken
sind (Vergessen), als auch Inhalte, die vom Unbewußten auf-
steigen, wie z. B. Ahnungen, große Träume, Intuition, Visio-
nen.

Identifiziert sich ein Mensch sehr stark ausschließlich
mit seinem Oberbewußtsein, so wird er die Durchlässigkeit
des Unterbewußtseins möglichst herabsetzen, da die unbe-

36

begrenzt
subjektiv

»Oberbewußtsein«

»Unterbewußtsein«

»Unbewußtes«

objektiv
unbegrenzt



wußten Inhalte als fremd und daher Angst auslösend erlebt
werden. Höhere Durchlässigkeit kann bis zu einer Art Me-
dialität führen. Der Zustand der Erleuchtung oder des kos-
mischen Bewußtseins wäre aber erst dann erreicht, wenn
man auf die Grenze verzichtet, so daß Ober- und Unbewuß-
tes eins werden. Dieser Schritt allerdings ist gleichbedeu-
tend mit der Vernichtung des Ichs, dessen Selbstverständnis
in der Abgrenzung liegt. In der christlichen Terminologie
wird dieser Schritt mit den Worten beschrieben: »Ich (Ober-
bewußtsein) und mein Vater (Unbewußtes) sind eins.«

Das menschliche Bewußtsein findet seinen körperlichen
Ausdruck im Gehirn, wobei die typisch menschliche Unter-
scheidungsfähigkeit und Urteilskraft der Großhirnrinde zu-
geordnet wird. Kein Wunder, daß die Polarität des mensch-
lichen Bewußtseins sich in der Anatomie des Großhirns als
Signatur wiederfindet. Bekanntlich gliedert sich das Groß-
hirn in zwei Hemisphären, die durch den sogenannten »Bal-
ken« (corpus callosum) miteinander verbunden sind. Die
Medizin versuchte in derVergangenheit,verschiedenen Sym-
ptomen, wie z. B. Epilepsie oder unerträglichen Schmerzen,
dadurch zu begegnen, daß man diesen Balken chirurgisch
durchschnitt und somit alle nervalenVerbindungsbahnen der
beiden Hemisphären unterbrach (Commisurotomie).

So gewaltig dieser Eingriff anmutet, so zeigen sich doch
nach einer solchen Operation auf Anhieb kaum nennens-
werte Ausfälle. Auf diese Weise entdeckte man, daß offen-
sichtlich die beiden Hemisphären zwei recht eigenständige
Gehirne darstellen, die auch unabhängig voneinander ihre
Arbeit tun können. Unterzog man jedoch die Patienten, bei
denen die beiden Hemisphären getrennt worden waren, ge-
naueren Testbedingungen, so zeigte sich immer deutlicher,
daß sich beide Hemisphären in ihrer Eigenart und Zustän-
digkeit sehr deutlich unterscheiden. Wir wissen ja, daß sich
die Nervenbahnen lateral überkreuzen und somit die rechte
Körperhälfte des Menschen von der linken Gehirnhälfte in-
nerviert wird und vice versa die linke Körperhälfte von der

37



rechten Hemisphäre. Verbindet man solchem obengenann-
ten Patienten die Augen und gibt ihm beispielsweise einen
Korkenzieher in die linke Hand, so kann er diesen Gegen-
stand nicht benennen, d. h., er kann den Namen nicht fin-
den, der zu diesem ertasteten Gegenstand gehört, aber es
macht ihm keinerlei Schwierigkeit, ihn richtig anzuwen-
den. Diese Situation kehrt sich um, wenn man ihm den
Gegenstand in die rechte Hand gibt: Nun weiß er den rich-
tigen Namen, kennt aber den entsprechenden Gebrauch
nicht.

Ebenso wie die Hände stehen auch Ohren und Augen
jeweils mit der kontralateralen Hirnhälfte in Verbindung. In
einem anderen Experiment wurden einer Patientin mit Bal-
kentrennung verschiedene geometrische Figuren getrennt
dem rechten und dem linken Auge dargeboten. Innerhalb
dieser Serie wurde eine Aktaufnahme in das Sehfeld des lin-
ken Auges projiziert, so daß dieses Bild nur von der rechten
Hirnhälfte wahrnehmbar war. Die Patientin errötete und
kicherte, antwortete aber auf die Frage des Versuchsleiters,
was sie gesehen habe: »Nichts, nur einen Lichtblitz«, und
kicherte weiter. So führt das von der rechten Hemisphäre
wahrgenommene Bild zwar zu einer Reaktion, kann aber
gedanklich oder sprachlich nicht wahrgenommen und for-
muliert werden. Werden Gerüche nur dem linken Nasen-
loch zugänglich gemacht, findet zwar ebenfalls eine entspre-
chende Reaktion statt, jedoch kann der Patient den Geruch
nicht bestimmen. Zeigt man einem Patienten ein zusam-
mengesetztes Wort, wie z. B. Fußball, so, daß das linke Auge
den ersten Teil »Fuß« und das rechte Auge den zweiten
Teil »Ball« zu sehen bekommt, so liest der Patient ledig-
lich »Ball«, da das Wort »Fuß« von der rechten Hirnhälfte
sprachlich nicht analysiert werden kann.

Solche Experimente wurden in jüngster Zeit immer stär-
ker ausgebaut und verfeinert und führten bis heute zu Er-
kenntnissen, die man etwa wie folgt zusammenfassen könn-
te: Beide Gehirnhälften unterscheiden sich deutlich in ihrem

38



Funktions- und Leistungsbereich und in ihrer jeweiligen Zu-
ständigkeit. Die linke Hemisphäre könnte man die »verbale
Hemisphäre« nennen, denn sie ist zuständig für Logik und
Struktur der Sprache, für Lesen und Schreiben. Sie schlüs-
selt alle Reize dieser Welt analytisch und rational auf, sie
denkt also digital. So ist die linke Hirnhälfte auch für Zählen
und Rechnen zuständig. Weiterhin ist das Zeitempfinden in
der linken Hemisphäre zu Hause.

Alle hierzu polaren Fähigkeiten finden wir in der rech-
ten Hirnhälfte: Statt Analyse finden wir hier die Fähigkeit
zur ganzheitlichen Erfassung komplexer Zusammenhänge,
Muster und Strukturen. So ermöglicht diese Hirnhälfte die
Erfassung einer Ganzheit (Gestalt) aufgrund eines kleinen
Teils (pars pro toto). Offensichtlich verdanken wir auch der
rechten Hirnhälfte die Fähigkeit der Erfassung und Be-
griffsbildung von logischen Mengen (Oberbegriffe,Abstrak-
tionen), die realiter nicht existieren. In der rechten Hälfte
finden wir lediglich archaische Sprachformen, die statt einer
Syntax eher Klangbildern und Assoziationen folgen. Sowohl
Lyrik als auch die Sprache von Schizophrenen geben ein
gutes Bild einer rechtshemisphärischen Sprache wieder.
Hier ist auch das Analogiedenken und der Umgang mit
Symbolen beheimatet. Die rechte Hälfte ist für den Bild-
und Traumbereich der Seele zuständig und unterliegt nicht
dem Zeitverständnis der linken Hemisphäre.

Je nach der Tätigkeit, die der Mensch gerade ausführt, ist
jeweils eine der beiden Hemisphären dominant. So erzwingt
logisches Denken, Lesen, Schreiben und Rechnen eine Do-
minanz der linken Hemisphäre, während bei Musikhören,
Träumen, Imaginieren und Meditieren die rechte Hemis-
phäre in die Dominanz geht. Trotz der Dominanz jeweils
einer Hirnhälfte stehen dem gesunden Menschen jederzeit
auch die Informationen der subdominanten Hirnhälfte zur
Verfügung, da über den Balken ein reger Informationsaus-
tausch stattfindet. Die polare Spezialisierung der beiden He-
misphären deckt sich aber sehr genau mit uralten esoteri-

39



schen Polaritätslehren. Im Taoismus nannte man die beiden
Urprinzipien Yang (das männliche Prinzip) und Yin (das
weibliche Prinzip), in die sich die Einheit des Tao spaltete. In
der hermetischen Tradition wurde die gleiche Polarität
durch die Symbole »Sonne« (männlich) und »Mond« (weib-
lich) ausgedrückt. Das chinesische Yang beziehungsweise
die Sonne sind Symbole für das aktive, positive, männliche
Prinzip, welches im psychologischen Bereich dem Tagesbe-
wußtsein entspräche. Das Yin- oder Mondprinzip umfaßt
das negative, weibliche, aufnehmende Prinzip und entspricht
dem Unbewußten des Menschen.

Diese klassischen Polaritäten lassen sich zwanglos auch
auf die Ergebnisse der Hirnforschung übertragen. So ist die
linke Hemisphäre Yang männlich, aktiv, oberbewußt und
entspricht dem Symbol der Sonne und so der Tagseite im
Menschen. Die linke Hirnhälfte innerviert ja auch die
rechte, d. h. die aktive bzw. männliche Seite des Körpers. Die
rechte Hemisphäre ist Yin, negativ, weiblich. Sie entspricht
dem Mondprinzip bzw. der Nachtseite oder dem Unbewuß-
ten im Menschen und innerviert dementsprechend die linke
Körperhälfte des Menschen. Zur leichteren Überschaubar-
keit sind nach der folgenden Abbildung die analogen Be-
griffe tabellarisch aufgelistet.

Einzelne moderne Strömungen in der Psychologie be-
ginnen bereits, die alte, horizontale Topographie des Be-
wußtseins (Freud) um 90° zu kippen und die Begriffe
Oberbewußtsein und Unbewußtes durch linke und rechte
Hemisphäre zu ersetzen. Diese Umbenennung ist aber le-
diglich eine Formfrage und ändert an den Inhalten wenig,
wie der Vergleich unserer jeweiligen Ausführungen zeigen
dürfte. Sowohl die horizontale als auch die vertikale Topo-
graphie ist nur eine Spezifikation des alten chinesischen
Symbols, genannt »Tai Chi«, welches einen Kreis (Ganzheit,
Einheit) in eine weiße und eine schwarze Hälfte unterteilt,
die jeweils wieder einen gegenpolaren Keim (gegenfarbigen
Punkt) enthalten. Die Einheit zerfällt gleichsam in unserem

40



41

Links Rechts
Yang Yin

B
al

ke
n

LINKS RECHTS
Logik Gestaltwahrnehmung
Sprache (Syntax, Grammatik) Ganzheitserfassung

Raumempfinden
archaische Sprachformen

Verbale Hemisphäre:
Lesen Musik
Schreiben Geruch
Rechnen Muster
Zählen
Aufschlüsselung der Umwelt geschlossenes Weltbild
Digitales Denken Analoges Denken
Lineares Denken Symbolik
Zeitabhängigkeit Zeitlosigkeit
Analyse Holistik

logische Mengen
Intelligenz Intuition



Bewußtsein in Polaritäten, welche sich gegenseitig ergän-
zen.

Es ist leicht einzusehen, wie unheil ein Mensch wäre,
der nur eine der beiden Hirnhälften besäße; doch genauso
unheil ist in Wirklichkeit das übliche, wissenschaftlich ge-
nannte Weltbild unserer Zeit, denn es ist das Weltbild der
linken Hirnhälfte. Aus dieser einen Sicht gibt es natürlich
nur das Rationale, Vernünftige, Analytisch-Konkrete, gibt
es nur von Kausalität und Zeit abhängige Erscheinungs-
formen. Doch ein solches rationales Weltbild ist eben nur
die halbe Wahrheit, denn sie ist die Sichtweise des halben
Bewußtseins bzw. des halben Gehirns.All jene Bewußtseins-
inhalte, die man so gerne als irrational, unvernünftig, ver-
sponnen, okkult und phantastisch abwertet, sind lediglich
die gegenpolaren Fähigkeiten des Menschen, Welt zu be-
trachten.

Wie unterschiedlich diese beiden sich ergänzenden Stand-
punkte meistens bewertet werden, zeigt sich schon in dem

42

YANG YIN
+ –
Sonne Mond
männlich weiblich
Tag Nacht
bewußt unbewußt
Leben Tod

LINKS RECHTS
Aktivität Passivität
elektrisch magnetisch
sauer alkalisch
rechte Körperhälfte linke Körperhälfte
rechte Hand linke Hand



43

begrenzt
subjektiv

»Oberbewußtsein«

»Unterbewußtsein«

»Unbewußtes«

objektiv
unbegrenzt

Links Rechts
Yang Yin

B
al

ke
n

Horizontale Topographie des Bewußtseins

Vertikale Topographie des Bewußtseins



Umstand, daß man bei der Erforschung der unterschied-
lichen Fähigkeiten der beiden Hirnhälften sehr schnell die
Leistungen der linken Seite erkannte und beschreiben
konnte, lange Zeit aber über die Sinnhaftigkeit der rech-
ten Hemisphäre rätselte, schien sie doch keine vernünftigen
Leistungen zu produzieren. Die Natur schätzt die Leistungs-
fähigkeit der rechten, unvernünftigen Hälfte offenbar we-
sentlich höher ein, denn in einer lebensbedrohlichen Ge-
fahrensituation schaltet sie automatisch von der Dominanz
der linken Hälfte auf die Dominanz der rechten Hälfte um,
da eine gefährliche Situation durch ein analytisches Vorge-
hen nicht adäquat bewältigt werden kann. Durch die Domi-
nanz der rechten Hemisphäre wird dank des ganzheitlichen
Begreifens der Lage noch die Möglichkeit geboten, ruhig
und situationsadäquat zu handeln. Auf dieser Umschaltung
beruht übrigens auch das altbekannte Phänomen des soge-
nannten Lebensfilms. In Todesnähe überblickt der Mensch
noch einmal sein ganzes Leben bzw. erlebt alle Situationen
seines Lebens noch einmal – ein gutes Beispiel für das, was
wir oben die Zeitlosigkeit der rechten Hälfte nannten.

Die Bedeutung der Hemisphärentheorie liegt unserer
Meinung nach darin, daß die Wissenschaft noch begreifen
könnte, wie einseitig und halb ihr bisheriges Weltbild ist, und
über die Beschäftigung mit der rechten Hemisphäre die Be-
rechtigung und Notwendigkeit jener anderen Art, die Welt
zu betrachten, sehen lernt. Gleichzeitig könnte man an die-
sem Beispiel das Polaritätsgesetz als das zentrale Weltgesetz
begreifen lernen, doch meist scheitert ein solcher Schritt an
der absoluten Unfähigkeit der Wissenschaft, analog zu den-
ken (rechte Hälfte).

Uns sollte an diesem Beispiel noch einmal das Gesetz der
Polarität deutlich werden: Einheit spaltet sich im menschli-
chen Bewußtsein polar auf. Die beiden Pole ergänzen (kom-
pensieren) sich gegenseitig und benötigen daher zu ihrer
Existenz ihren Gegenpol. Die Polarität bringt die Unfähig-
keit mit sich, die beiden Aspekte einer Einheit gleichzei-

44



Rüdiger Dahlke

Krankheit als Weg

Deutung und Bedeutung der Krankheitsbilder

381 Seiten, geb.
erscheint 2008

Jetzt kaufen

Mehr Bücher zu Homöopathie, Alternativmedizin und gesunder Lebensweise www.narayana-verlag.de

https://www.narayana-verlag.de/Krankheit-als-Weg/b22451?affiliateCode=leseprobe
https://www.narayana-verlag.de

