
Patanjali

Das Yogasutra

Leseprobe

Das Yogasutra

von Patanjali

Herausgeber: Arkana Verlag

Im Narayana Webshop finden Sie alle deutschen und englischen Bücher zu Homöopathie, Alternativmedizin
und gesunder Lebensweise.

Copyright:
Narayana Verlag GmbH, Blumenplatz 2, D-79400 Kandern
Tel. +49 7626 9749 700
Email info@narayana-verlag.de
https://www.narayana-verlag.de

Narayana Verlag ist ein Verlag für Bücher zu Homöopathie, Alternativmedizin und gesunder Lebensweise. Wir publizieren Werke von
hochkarätigen innovativen Autoren wie Rosina Sonnenschmidt, Rajan Sankaran, George Vithoulkas, Douglas M. Borland, Jan Scholten, Frans
Kusse, Massimo Mangialavori, Kate Birch, Vaikunthanath Das Kaviraj, Sandra Perko, Ulrich Welte, Patricia Le Roux, Samuel Hahnemann,
Mohinder Singh Jus, Dinesh Chauhan.

Narayana Verlag veranstaltet Homöopathie Seminare. Weltweit bekannte Referenten wie Rosina Sonnenschmidt, Massimo Mangialavori, Jan
Scholten, Rajan Sankaran & Louis Klein begeistern bis zu 300 Teilnehmer

https://www.narayana-verlag.de/Das-Yogasutra/b32691
https://www.narayana-verlag.de/autor/Patanjali/a9500
https://www.narayana-verlag.de?affiliateCode=leseprobe
mailto:info@narayana-verlag.de
https://www.narayana-verlag.de


p:t:Wj:¡l:H

y:<g:sÜ:*:a¡N:

DAS YOGASUTRA

Von der Erkenntnis zur Befreiung



DAS YOGASUTRA



y:<g:sÜ:*:a¡N:

DAS YOGASUTRA

p:t:Wj:¡l:H

PATAÑJALI

VON DER ERKENNTNIS ZUR BEFREIUNG

einfüHRUNG,

ÜBERSETZUNG UND ERLÄUTERUNG von

R. SRIRAM



Alle Ratschläge in diesem Buch wurden vom Autor und vom Verlag sorgfältig erwogen und 
geprüft. Eine Garantie kann dennoch nicht übernommen werden. Eine Haftung des Autors 
beziehungsweise des Verlags und seiner Beauftragten für Personen-, Sach- und Vermögens-

schäden ist daher ausgeschlossen.

Der Verlag behält sich die Verwertung der urheberrechtlich geschützten Inhalte dieses  
Werkes für Zwecke des Text- und Data-Minings nach § 44 b UrhG ausdrücklich vor.  

Jegliche unbefugte Nutzung ist hiermit ausgeschlossen.

Penguin Random House Verlagsgruppe FSC® N001967

1. Auflage
Deutsche Ausgabe Januar 2024

Die vorliegende Ausgabe ist die vollständig überarbeitete Fassung  
der 2003 im Selbstverlag R. Sriram erschienenen Ausgabe: Patañjali YOGASUTRA

Copyright © 2006 der Originalausgabe: Theseus in Kamphausen Media GmbH, Bielefeld
Copyright © 2024 dieser Ausgabe: Wilhelm Goldmann Verlag, München,  

in der Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH, Neumarkter Str. 28, 81673 München
Umschlaggestaltung: Morian & Bayer-Eynck, Coesfeld,  
unter Verwendung eines Fotos von © Hildegard Morian 

Satz: Michael Shorny
Druck und Bindung: Alföldi Nyomda Zrt., Debrecen

Printed in Hungary
ISBN 978-3-442-34555-7

www.arkana-verlag.de



Inhalt

Worte von Sri T. K. V. Desikachar......................... 7

Danksagung................................................... 10

Vorwort......................................................... 11

Zur Schreibweise der Sanskritwörter................ 16

Erstes Kapitel: Die vollkommene Erkenntnis....... 19

Zusammenfassung ......................................... 20

Übersetzung ................................................ 31

Zweites Kapitel: Die Übung .............................. 83

Zusammenfassung ......................................... 84

Übersetzung ................................................ 95

Drittes Kapitel: Die ungewöhnlichen Ergebnisse 151

Zusammenfassung ......................................... 152

Übersetzung ................................................ 160

Viertes Kapitel: Die Befreiung .......................... 215

Zusammenfassung ......................................... 217

Übersetzung ................................................ 224

Glossar ......................................................... 259





�

Worte von Sri T. K.V. Desikachar

Als mich Sriram bat, ein Vorwort zu seiner Übersetzung des Yogas³tra zu
schreiben, stellte ich ihm sofort viele Fragen, wie

1.	 Was ist der Unterschied zwischen ªraddhā und \<varapra¤idhāna?
»ªraddhā ist Urvertrauen, wir leben von ihr, sie ist da auch ohne einen Gegen-
stand des Vertrauens. \<varapra¤idhāna ist der Glaube an eine Vision, der uns
zu diesem Urvertrauen zurückführt.«

2.	Wie kann der Tiefschlaf zu den Aktivitäten des Citta gezählt werden?
»Im Tiefschlaf geht die Aktivität im Geist geht auf ein Minimum zurück, ist
jedoch bereit, in die Aktivität anzuspringen, dazu braucht es nur ein lautes
Geräusch. Der aktive Geist ist nicht ausgeschaltet, insofern zählt Nidr^ zu den
V²ttis von Citta.«

3. Wie können Saµskāras, die erworbenen Neigungen, in Schach gehalten
werden?
»Alte Gewohnheiten werden nur dann wachgerufen, wenn wir unruhig sind,
große Erwartungen haben und in einer Situation stehen, die die ungünstigen
Erinnerungen oder Assoziationen stimulieren. Wenn wir wach bleiben oder
keine Erwartungshaltung einnehmen oder Situationen vermeiden, die uns
mit alten Neigungen in Verbindung bringen, können wir die Wirkung der
Saµskāras einigermaßen in Schach halten (Yogas³tra 4.11).«

4. Schön! Wie werden Siddhis zu Hindernissen im Yoga?
»Ihr Lob schmeichelt mir. Hoffentlich lenkt mich das zufriedene Lächeln in
meinem Gesicht nicht von der Wachsamkeit für Ihre weiteren Fragen ab! Es
ist nicht leicht, im Leben größere Errungenschaften anzunehmen, ohne dabei
selbstzufrieden zu werden oder gar die Vision zu vergessen (Yogas³tra 3.51).«



�

5. Was sagt der Begriff Viniyoga aus? Handelt es sich dabei um einen Stil  
des Yoga?
»Viniyoga bedeutet ›spezielle Anwendung‹. Wir können die Übung nur auf 
eine uns passende Weise anwenden und dabei schrittweise vorgehen. Es handelt 
sich nicht um einen Stil von Yoga (Yogas³tra 3.6).«

6. Wie erklärst du den Begriff Brahmacarya zeitgemäß? 
»Im Umgang mit Menschen im Bewusstsein des Brahman zu bleiben, ist dieses 
wichtige Übungsglied im Yogaweg (Yogas³tra 2.38). Wenn wir mit Menschen 
verkehren, sollten wir die Achtung vor unserem Umfeld und den Respekt vor der 
Menschlichkeit des Gegenübers nicht verlieren. Dann würden wir uns lieben 
und streiten können, ohne zu verletzen.«

7. Ist Pratyāhāra ein übbares Glied des Yoga?
»Im Yogas³tra zählt es zu den äußeren Gliedern des Übungsweges, also ist es 
übbar. Wir können und dürfen den Atem lenken, so auch unsere Sinne. Sonst 
entscheidet unsere Umgebung für uns, welche Richtung die Sinne nehmen 
(Yogas³tra 2.54).«

8. Was ist der Unterschied zwischen Dhyānam und Samādhi?
»Das Dranbleiben (abhy^sa) ist wichtig bei Dhyānam, der Meditation. Bei 
Sam^dhi jedoch ist das Loslassen (vair^gya) wichtiger. Dhy^nam können wir 
mit dem Willen zum Üben lenken, Sam^dhi müssen wir dann geschehen las-
sen. Dabei dürfen wir nicht vergessen, dass ohne das Dranbleiben das Loslassen 
keinen Sinn ergibt (Yogas³tras 1.12–1.15 und 3.2–3.3).«

9.	Was ist Paravairāgya?
»Vair^gya geht meistens einher mit etwas Ablehnung, so dass wir den nötigen 
Abstand finden. Wir lassen oft los, indem wir manche Tatsachen übersehen. 
Ein Mensch mit Paravair^gya braucht keinerlei ablehnende Haltung, denn er 
ist in sich verankert auf eine vollkommene Weise.«

10. Wie wirst du den Schülern erklären, was Nirb$jas-Samādhi ist?
»›Yatho vaco nivartante …‹ Ich erinnere mich an die Taittir$ya-Upani>ad, 
Worte langen nicht aus, um manche Dinge zu erklären. Frei von Vorurteilen 
und Voreingenommenheiten zu wirken ist ein Yogaziel, das sehr groß und gut 
nachvollziehbar ist. Mit diesem Ziel haben ich und die Menschen, die von mir 
Yoga lernen wollen, genug zu tun (Yogas³tra 4.7).«



�

11. Was sind die Faktoren, die Wandel einleiten? Was ist Dharma, was  
ist Lak>a¤a, was ist Avasthā?
»Zeit bringt Änderung, was uns oft von Problemen löst. Das ist Av^stha
pari¤^ma. Manchmal müssen wir vieles tun, um eine deutliche Veränderung 
herbeizuführen (Lak>a¤apari¤^ma). Ein grundlegender Wandel ergibt sich 
jedoch nur, wenn wir ihn in allen Hinsichten anbahnen (Yogas³tra 3.13–
3.15).«

12. Ist unser Geist ewig oder sehr kurzlebig? 
»Die Permanenz des Geistes ist darin zu finden, dass er sich permanent wan-
delt.«

Obwohl Sriram im Moment bei mir ist, um Vedanta zu studieren, beantwor-
tete er alle Fragen ohne jedes Zögern, ohne in Notizen zu blättern. Dass er so 
tief vom Yogas³tra absorbiert war, dass er diese 2000 Jahre alte indische Leh-
re im Kontext der Moderne erläutern konnte, beeindruckte und erstaunte 
mich. Die deutschen Leser haben Glück, dass sie Srirams klare Präsentation 
des Yogas³tra zu lesen bekommen.

T.K.V. Desikachar
Chennai, 14.12.2002



Danksagung

Angelika Sriram, Tänzerin, ist für mich stets geistige und sprachliche Inspiration. Sie holte 
mein Denken und meine Ausdrucksweise ständig auf den Boden der Realität. Auch den Fluss im 
Text verdanke ich ihr.

Birgit Strumpen, Yogalehrerin aus Krefeld, hat sich bei der Erstellung des Manuskripts aus 
meinen Unterrichtsunterlagen über mehrere Monate hinweg sehr viel Mühe gegeben. Sie verlieh 
meinen Übersetzungen Einheitlichkeit und verfasste auf deren Grundlage das Glossar.

Sven Görler aus Osterfildern-Nellingen saß unzählige Stunden am PC, las mit größter Sorg-
falt den gesamten Text, wies mich auf viele subtile Sprach- und Denkfehler hin und verhalf so 
dem Buch zu Genauigkeit. Auch bei der vorliegenden Neuauflage hat er unermüdlich Verbesse-
rungsvorschläge eingebracht.

Vivek Nath Sinha, Yogalehrer, Stuttgart-Varanasi, hat für die neue Auflage die Schreibweise 
des Originaltextes sowohl in Devanagari als auch in der Lateinschrift sorgfältig überprüft und 
wertvolle Korrekturen durchgeführt.



11

Vorwort

Die westliche Welt hat in der kurzen Zeit von 300 Jahren phänomenale Entde-
ckungen gemacht. Sie hat die Materie so genau erforscht und verstanden, dass sie 
Flugzeuge bauen konnte, mit denen Menschen zielgenau am vorgesehenen Ort 
und zum richtigen Zeitpunkt landen können. Das war vor einigen Jahrhunderten 
noch unvorstellbar und ist nur ein Beispiel für viele andere Entdeckungen. Von der 
kleinsten Schraube bis hin zu den großen Theorien über Aerodynamik stimmt alles. 
Diese Entwicklung verdanken wir nicht nur einigen herausragenden Persönlich-
keiten, sondern vor allem der geistigen Ausrichtung einer ganzen Zivilisation, die 
über mehrere Jahrhunderte wissenschaftliches Denken begünstigt hat.

In ähnlicher Weise wurde die indische Geschichte über Jahrtausende von ihrer ei-
genen geistigen Ausrichtung geprägt. Ihr Blick galt der Innenwelt des Menschen, den 
Grundlagen der Gefühle, den Gesetzen der mentalen Aktivität. Als Ergebnis dieser 
Weltanschauung wurden äußere Erscheinungen als Analogie des inneren Geschehens 
betrachtet. Die Beobachtung der Materie diente dazu, den Geist des Menschen besser 
zu verstehen. Aus den jahrhundertelangen Bemühungen sind auch hier einige große 
Denker hervorgegangen, die wertvolle Wissenschaften geschaffen haben. Diese Wis-
senssysteme vereinigten die Themen Philosophie, Religion, Psychologie und Vernunft 
und wurden zur Grundlage für gesellschaftliche, soziale und religiöse Praktiken. Das 
Einflussreichste unter diesen Systemen ist Yoga. Es hat alle Zeiten überdauert.

Worum geht es im Yoga?

Es ist ein archaischer Wunsch des Menschen, Leiden zu vermeiden und in Frieden zu 
leben. Dieser Wunsch bildet die Motivation für viele seiner Bemühungen. Er entschei-
det, was er rational für richtig hält oder an was er glaubt. Die Ratio richtet Gedanken 
und Taten ebenso auf das gewünschte Ziel wie der Glaube. Wer lange genug etwas tut, 
an das er glaubt, wird die eigenen Taten als rational einstufen. Wer wiederholt etwas 
tut, das er als rational versteht, wird fest an die Richtigkeit dieser Taten glauben. So ist 
die Grenze zwischen Ratio und Glaube eine Grauzone, sie können sich als zwei Seiten 
der selben Münze erweisen. Ratio und Glaube haben beide großen Nutzen. Sie schei-
tern jedoch, wenn es um Antworten auf sehr tief gehende Fragen geht, weil sie beide 
ihre Wurzeln nicht im Kern unseres Bewusstseins haben. Allein die eigene unmittel-
bare Erfahrung kann uns genaue Antworten auf diese wesentlichen Fragen geben.



12

Es stellt eine große Herausforderung dar, die Stimme, die aus dem tiefsten Kern 
unseres Bewusstseins kommt, von der lauten Sprechweise der Ratio und des Glau-
bens unterscheiden zu lernen. Dafür ist es erforderlich, das Wesen zu erkennen, 
zu dem Ratio und Glaube gehören. Was ist jenes Wesen, das uns manchmal dient, 
indem es uns zum richtigen Zeitpunkt die passenden Antworten gibt, aber uns 
auch oft verwirrt, indem es uns passend erscheinende falsche Antworten gibt? Es 
ist jenes Wesen, das sich von unseren Erfahrungen nährt, mit der Zeit gedeiht und 
uns mit Erinnerungen dient. Ist es der Geist, »the mind«, das Gehirn? Nennen 
wir es das meinende Selbst. Dieses meinende Selbst ist wie ein Segel. Ist es richtig 
gesetzt, so unterstützt es uns auf unserer Fahrt. Wird es jedoch vom Wind der Ge-
schehnisse hin und her geworfen, so sind wir ihm und damit dem Verlauf der Dinge 
um uns herum ausgeliefert.

Aus dieser Sichtweise ist Yoga entstanden. Yoga nennen wir heute ein System, 
welches das Verhältnis zwischen dem meinenden Selbst und dem tiefsten sehenden 
Kern unseres Selbst studiert und uns methodisch dahin führt, die Segel in die Hand 
zu nehmen und das für uns wesentliche Ziel anzusteuern und zu erreichen.

Wer sind die Grössen des Yoga?

Die zentrale Frage nach dem Zusammenspiel der beiden Wesen des Selbst be-
wegte alle großen Denker Indiens. Vy^sa, der poetische Verfasser der Bhagavadg$t^, 
und Buddha, der gütige Lehrer des Mitempfindens, sind zwei Größen unter ihnen. 
Der bedeutendste und zugleich wichtigste Lehrer des Yoga ist Patañjali. Die von 
ihm überlieferte Schrift heißt »Yogas³tra« und ist mit nur 195 Sätzen so kurz, dass 
der gesamte Text auf einer Seite vollständig gedruckt werden kann. Das Yogas³tra 
ist kein Buch voller Sprüche; es will niemanden von irgendwelchen Ideen über-
zeugen; es holt nie weit aus. Wie der allererste Satz sagt, liegt hier ein Text vor, der 
auf Erfahrung basiert. Er ist wie ein Reisebericht über den Weg eines Menschen in 
Richtung essentieller Freiheit. Hierin liegt die Größe des Yogas³tra.

Was heisst Yogas¬tra?

S³tra bedeutet Faden und ist eine Dichtungsform des Sanskrit, der alten Sprache 
Indiens, die während der Kolonialzeit der Briten immer mehr an Bedeutung verlor. 
Die S³tra-Form benutzt keine grammatikalisch vollständigen Sätze. Sie verzichtet 
auf alle Wörter, die für die Sinngebung überflüssig sind. Das fordert die Leser eines 
solchen Textes dazu auf, die Sätze immer nur in ihrer Verbindung zu betrachten 
und jeden Satz als wichtiges Glied genau zu untersuchen und zu verstehen, denn 
der Zusammenhang der einzelnen Sätze gleicht einer Perlenkette, aus einem Faden 
bestehend, der einzelne kostbare Perlen zusammenhält.



13

In den vergangenen beiden Jahrtausenden gab es immer wieder neue Kommen-
tare zum Yogas³tra. Viele dieser wertvollen Bücher helfen uns heute, diesen Text 
besser zu verstehen, der die Quellschrift des Yoga darstellt. Im letzten Jahrhundert 
hatten wir in Südindien das besondere Glück, in Sri T. Krishnamacharya einen au-
ßergewöhnlichen Lehrer zu haben, der meisterhaft das Yogas³tra interpretierte. Da-
durch, dass er auch über große Kenntnisse anderer indischer Wissenssysteme ver-
fügte, konnte er diese Schrift sehr differenziert darlegen. Sein Sohn und Schüler Sri 
T. K. V. Desikachar, der dieses Wissen in seiner unmittelbaren Nähe erfahren durfte, 
versteht auf spannendste Weise, es auf unsere Zeit und auf die aus ihr hervorge-
henden Fragen anzuwenden.

Was ist die zentrale Idee des Yogas¬tra?

Nicht im Besiegen von Feinden oder in der aktiven Gestaltung dessen, was uns 
umgibt, liegt eine sehr weitgehende und sehr tiefe Lösung des Problems, wie das 
menschliche Leiden verringert werden kann, sondern in dem, was wir mit unserem 
Geist tun. Diese Feststellung ist der Ausgangspunkt des Yogas³tra. Es geht darum, 
das meinende, denkende Selbst zu erforschen und zu verstehen. Das Yogas³tra 
inspiriert uns, ihm auf die Schliche zu kommen, um einen klaren Weg aus Schwie-
rigkeiten zu finden.

Wozu dieses Buch?

Es ist mein Glück, dass ich die Rezitation und Erläuterung des Yogas³tra bei 
meinem Lehrer Sri T. K. V. Desikachar erlernen konnte. Ihm verdanke ich mein 
ganzes Wissen über das Yogas³tra. In den letzten zwölf Jahren habe ich unzählige 
Vorträge und Lehrgänge über das Yogas³tra gehalten. Seine Inhalte wurden mit 
großer Begeisterung und Staunen aufgenommen. Dabei ist mir deutlich geworden, 
was dieser Text in unserer Zeit für eine Rolle spielen kann. Heute, da der Wes-
ten mühsam versucht, eine Brücke zwischen Körper und Geist zu schlagen und 
die Trennung zwischen Psychologie, Religion, Philosophie und den Naturwissen-
schaften aufzuheben, kann das Yogas³tra viele wertvolle Erkenntnisse vermitteln.

Das Interessante am Yogas³tra ist außerdem die Tatsache, dass in ihm sehr viele 
Lösungsmodelle für unterschiedliche Fragen zu finden sind, die sich auch in un-
serem modernen Leben stellen. Die Beschäftigung mit diesem Text kann den Le-
ser zur Entdeckung vieler Antworten auf seine individuellen Fragen führen. Dies 
ist ein Arbeitsbuch. Es enthält eine Zusammenfassung jedes der vier Kapitel und 
außerdem eine Übersetzung der einzelnen S³tras in Satzform sowie eine detaillier-
te Wort-für-Wort-Übersetzung. Erläuterungen der einzelnen S³tras ergänzen die 
vorliegende Ausgabe.



14

Das Problem der Fremdbegriffe:

Um sich dem Inhalt des Yogas³tra zu nähern, ist es zweckmäßig, erst einige zen-
trale Begriffe näher kennen zu lernen, da für diese Begriffe der Sanskritsprache 
keine treffenden Synonyme in europäischen Sprachen gefunden werden können.

Yoga entstammt der Wortwurzel »yuj«, deren Bedeutung »anbinden« ist. Im 
Geist des Yogas³tra bedeutet das Wort Yoga einerseits den Zustand der Anbindung, 
in dem der Mensch frei von jeglichen flüchtigen Überzeugungen mit der für ihn 
innigsten Wirklichkeit verbunden ist, und andererseits die Schritte, die helfen, die-
sem Zustand näher zu kommen.

Dra>+^ ist wörtlich »das Sehende«, das diese innigste Wirklichkeit getrennt von 
sämtlichen Meinungen, Einbildungen und Kenntnissen, die sie umhüllen, sieht. Es 
handelt sich um die wahrnehmende Essenz des lebendigen Wesens. Es ist das inne-
re Auge, das in der sich wandelnden Biographie eines Lebewesens eine Kontinuität 
darstellt. Es wird auch Puru>a, »das Bewohnende«, genannt, um hervorzuheben, 
dass in einem Verhältnis, das dem zwischen einem Gebäude und seinem Bewohner 
gleicht, eigentlich das Wohl des Bewohners das Maß für die Stimmigkeit des Ge-
bäudes setzen sollte. Ein weiterer Name für Dra>+^ ist Cit, »das Erkennende«.

Citta, »das Meinende«, ist jener Geist, der vorgibt zu sehen und zu erkennen, 
es aber in Wirklichkeit nicht tut. Der Begriff Citta umfasst den ganzen mentalen 
Bereich. Er ist das geistige Gebäude, bestehend aus Eindrücken, Erinnerungen, 
Meinungen, Träumen, Illusionen, Konditionierungen usw. Die meisten Erkennt-
nisse, Überzeugungen, unser Glaube, Feststellungen und Rückschlüsse im alltäg-
lichen Leben stammen aus diesem Teil unseres Wesens. Insofern sind sie unstet, be-
einflussbar und relativ. Citta als denkendes Wesen produziert relative Theorien und 
Wahrheiten, die im Laufe der Zeit vom selben Denkwesen verdrängt und überholt 
werden. Es ist der Geist, der uns durch seine konstante Aktivität mit dem Gefühl 
von Lebendigkeit erfüllt und dadurch eine überdimensionale Rolle in unserem Be-
wusstsein einnimmt. Auf diese Weise sorgt er dafür, dass der sehende Kern Dra>+^ 
im Bewusstseinshintergrund gefangen bleibt. Citta ist das, was meint, und deshalb 
vorgibt, Cit, »das Erkennende«, zu sein.

Saµsk^ra, »das Angewöhnte/Erworbene«, deutet auf die Wucht, mit der das 
Mentale, basierend auf Erinnerungen und bekanntem Wissen, unser Verhalten 
prägt und die Neigung unserer Handlungen fast vorbestimmt. Die Wirkung der 
Saµsk^ras ist oftmals fragwürdig, denn ihr liegen Kenntnisse aus der Vergangenheit 
zugrunde, die unter den neuen Umständen der Gegenwart nicht immer eine ange-
messene Gültigkeit haben.

Kle<a ist »das Störende«, der tief liegende Handlungskeim, der den Saµsk^ras 
ihre Wucht verleiht. Die Ichbezogenheit ist ein solcher störender Trieb, der einer-



15

seits für die Selbstwahrnehmung eine Notwendigkeit darstellt, andererseits aber zu 
einer die Wahrnehmung trübenden eigenwilligen Kraft ausarten kann. Eine andere 
Auswirkung dieser störenden Instanz, die in uns verwurzelt ist, ist die Angst. Angst 
hat eine wichtige Funktion in jedem Lebewesen, so auch im Menschen. Sie wirkt 
aber häufig losgelöst von ihrem ursprünglichen Sinn, stört die klare Wahrnehmung 
und treibt uns zu falschen Einschätzungen, die unsere Handlungen bestimmen.

Avidy^ heißt falsche Erkenntnis. Kle<as trüben die Wahrnehmung und führen 
zur Verwechslung, so dass wir die Ursache nicht von der Wirkung, das Beständige 
nicht vom Vergänglichen und das nachhaltig Erfreuliche nicht vom kurzfristig Er-
heiternden unterscheiden können. Diese Täuschung ist Avidy^.



16

Zur Schreibweise der Sanskritwörter:

Die Fremdwörter sind alle in der international anerkannten Übertragungsweise 
der Sanskrit-Schrift in die europäische Schrift gehalten. Das Wort Sanskrit verrät 
schon die Fehler, die in Übertragungen enthalten sein können, denn die Sprache 
heißt eigentlich Saµsk²t, was übersetzt »eine vollkommene Sprache« bedeutet. 
Selbst das Wort Yogas³tra müßte Yogas³tram in der Singularform oder Yogas³tr^¤i 
in der Pluralform lauten.

Die Wortübersetzungen lehnen sich an die Aussagen, die in dieser Lehrschrift 
gemacht werden, an. 

Die gewählte grammatikalische Form der Wörter ist eine, die im Text er-
scheint. Im Sanskrit werden die Hauptwörter dekliniert: Das Wort bala heißt Kraft 
(YS 3.46). Dieses Wort erscheint in anderen Textstellen in deklinierter Form:

bal^d$ni	 Kraft usw. (3.24)
bal^ni	 Kräfte (3.23)
bale>u	 in den Kräften (3.24)
Als Substantiv schreibt sich dieses Wort, das ein Neutrum ist, balam. 
Bei den Übersetzungen sind wie üblich die nominativischen Singular-Wör-

ter auf ihre Grundform reduziert: ^sanam (neutrum) wird ^sana geschrieben, 
sam^dhi# (maskulinum) wird samadhi geschrieben und dh^ra¤^ (femininum) 
bleibt dh^ra¤^. 

Am Ende des Buches ist ein Glossar mit allen Sanskrit-Wörtern, die im 
Yogas³tra erscheinen. Um es übersichtlich zu halten, sind nicht alle Formen eines 
Wortes übersetzt, die irgendwo im Text erscheinen, sondern meist nur die Grund-
form.



17

	        Die Sanskritbuchstaben und ihre Aussprache:

a	 kann
^	 Kahn
i	 Kind
$	 Brise
u	 kurz
³	 Kuhle
²	 r mit zurückgezogener Zunge
e	 Kehle
ai	 Keim
o	 Kohle
au	Kraut 
µ	 nasal klingend
#	 der vorhergehende Vokal wird leicht ausgehaucht
°	 Hang
c	 Tschechien
j	 Dschungel 
jñ	 wie »gnj«
ñ	 Señor (wie »nj«)
+	 t mit zurückgezogener Zunge und Zungenspitze am Gaumen
*	 d mit zurückgezogener Zunge und Zungenspitze am Gaumen
¤	 n mit zurückgezogener Zunge und Zungenspitze am Gaumen
t	 t mit Zungenspitze unter der oberen Zahnreihe
d	 d mit Zungenspitze unter der oberen Zahnreihe
y	 ja
v	 wann
<	 ich (Zungenspitze hinter dem Unterkiefer)
>	 Muschel (Zunge zurückgezogen und Zungenspitze am Gaumen)
s	 Muss





s:m::eD:pa:dH
Sam^dhi-P^da

Die vollkommene Erkenntnis



Patanjali

Das Yogasutra

Von der Erkenntnis zur Befreiung

288 Seiten, geb.
erscheint 2024

Jetzt kaufen

Mehr Bücher zu Homöopathie, Alternativmedizin und gesunder Lebensweise www.narayana-verlag.de

https://www.narayana-verlag.de/Das-Yogasutra/b32691?affiliateCode=leseprobe
https://www.narayana-verlag.de

